
 
Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora 

Volume. 6, Nomor. 1 Maret 2026 
e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 

DOI: https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.9605 
Tersedia: https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa 

Naskah Masuk: 20 Oktober 2025; Revisi: 14 November 2025; Diterima: 30 Desember 2025; Tersedia: 02 

Januari 2026 

 
 
 

Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun 

Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto Kabupaten Wonosobo 
 

Nanang Sudiyono1*, Ngarifin Shidiq2, Robingun Suyud El Syam3 
1,2,3 Universitas Sains Al-Qu’an Wonosobo, Indonesia 

Email: nanang_s@unsiq.ac.id1, ififien@gmail.com2, robielsyam@unsiq.ac.id3 

*Penulis Korespondensi: nanang_s@unsiq.ac.id  

 
Abstract: Humanist values in education have long been rooted in the religious traditions and local culture of 

Indonesian society, but field facts are needed to strengthen this argument. This research focuses on three 

objectives: (1) analyzing the humanist educational values contained in the local yasinan tradition in the hamlets 

of Krasak and Kecis, Selomerto, Wonosobo; (2) knowing the implications of humanist education from the 

implementation of the local yasinan tradition in the hamlets of Krasak and Kecis, Selomerto, Wonosobo; (3) 

understanding the relevance of humanist education reflected in the implementation of the local yasinan tradition 

in the hamlets of Krasak and Kecis, Selomerto, Wonosobo to Islamic religious education. This thesis is the result 

of a field study in the hamlets of Krasak and Kecis, Selomerto sub-district, Wonosobo regency regarding the local 

yasinan tradition. Primary sources were obtained through observation, interviews and documentation, 

strengthened by other relevant secondary sources, then analyzed qualitatively descriptively through three stages: 

data reduction, data presentation, and drawing conclusions—verification. The results of the analysis and 

discussion show that: (1) The Yasinan tradition in the Krasak and Kecis hamlets, Selomerto District, Wonosobo 

Regency contains a number of humanist educational values, namely: solidarity and brotherhood, empathy and 

sympathy, mutual cooperation, tolerance, knowing each other, character and moral education, and social concern; 

(2) The main implications of humanist educational values in the Yasinan tradition in the Krasak and Kecis hamlets, 

Selomerto District, Wonosobo Regency, include: strengthening social solidarity and togetherness, instilling the 

values of empathy and care, and character building based on local values; (3) The Yasinan tradition in the Krasak 

and Kecis hamlets, Selomerto District, Wonosobo Regency has strong relevance to Islamic Religious Education 

because it is an effective medium for instilling humanist educational values, such as solidarity, empathy, and 

togetherness, which are in line with Islamic teachings on human relations (muamalah) and noble morals. 

 

Keywords: Humanist Education; Islamic Education; Local Traditions; Values; Yasinan. 

 

Abstrak: Nilai-nilai humanis dalam pendidikan sejatinya telah lama berakar dalam tradisi keagamaan dan budaya 

lokal masyarakat Indonesia, namun diperlukan fakta lapangan guna menguatkan argumen tersebut. Penelitian ini 

difokuskan pada tiga tujuan: (1) mengalisis nilai-nilai pendidikan humanis yang terkandung dalam tradisi lokal 

yasinan di dusun Krasak dan Kecis, Selomerto, Wonosobo; (2) mengetahui implikasi pendidikan humanis dari 

pelaksanaan tradisi lokal yasinan di Dusun Krasak dan Kecis, Selomerto, Wonosobo; (3) memahami relevansi 

pendidikan humanis yang tercermin dari pelaksanaan tradisi lokal yasinan di Dusun Krasak dan Kecis, Selomerto, 

Wonosobo terhadap pendidikan agama Islam. Tesis ini merupakan hasil studi lapangan di dusun Krasak dan Kecis 

kecamatan Selomerto kabupaten Wonosobo terhadap tradisi lokal yasinan. Sumber primer diperoleh melalui 

observasi, wawancara dan dokumentasi, dikuatkan dengan sumber skunder lain yang relevan kemudian dianalisis 

kualitatif deskriftif melalui tiga tahapan: reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan—verifikasi. 

Hasil analisis dan pembahasan menunjukkan bahwa: (1) Tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis Kecamatan 

Selomerto Kabupaten Wonosobo mengandung sejumlah nilai pendidikan humanis, yakni: solidaritas dan 

persaudaraan, empati dan simpati, gotong royong, toleransi, saling mengenal, pendidikan karakter dan moral, serta 

kepedulian sosial; (2) Implikasi utama dari nilai-nilai pendidikan humanis dalam tradisi Yasinan di dusun Krasak 

dan Kecis Kecamatan Selomerto Kabupaten Wonosobo, meliputi: penguatan solidaritas sosial dan kebersamaan, 

penanaman nilai empati dan kepedulian, serta pembangunan karakter berbasis nilai lokal; (3) Tradisi Yasinan di 

dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto Kabupaten Wonosobo memiliki relevansi yang kuat dengan 

Pendidikan Agama Islam karena menjadi medium efektif untuk menanamkan nilai-nilai pendidikan humanis, 

seperti solidaritas, empati, dan kebersamaan, yang sejalan dengan ajaran Islam tentang hubungan antar manusia 

(muamalah) dan akhlak mulia. 

 

Kata kunci: Nilai; Pendidikan Agama Islam; Pendidikan Humanis; Tradisi Lokal; Yasinan. 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.9605
https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa
mailto:nanang_s@unsiq.ac.id
mailto:ififien@gmail.com2
mailto:robielsyam@unsiq.ac.id3
mailto:nanang_s@unsiq.ac.id


 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
572        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

1. LATAR BELAKANG 

Pendidikan merupakan salah satu aspek fundamental dalam pembentukan karakter dan 

kepribadian manusia. Dalam konteks kekinian, tantangan pendidikan bukan hanya terletak 

pada aspek intelektual semata, melainkan juga pada aspek moral dan humanis, yaitu bagaimana 

membentuk manusia yang berperikemanusiaan, memiliki kepedulian sosial, dan mampu hidup 

berdampingan secara damai. Pendidikan humanis hadir sebagai pendekatan yang menekankan 

nilai-nilai kemanusiaan seperti kasih sayang, toleransi, kebersamaan, empati, dan penghargaan 

terhadap martabat manusia.A. Mustika Abidin, “Konsep Pendidikan Humanistik Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Islam,” Didaktika : Jurnal Kependidikan 15, no. 2 (2022): 

101–15, https://doi.org/10.30863/didaktika.v15i2.61. 

Nilai-nilai humanis dalam pendidikan sejatinya telah lama berakar dalam tradisi 

keagamaan dan budaya lokal masyarakat Indonesia. Salah satu bentuk nyata dari internalisasi 

nilai-nilai tersebut adalah melalui kearifan lokal, yaitu praktik-praktik sosial dan budaya yang 

berkembang secara turun-temurun dalam masyarakat yang sarat dengan nilai-nilai luhur. 

Kearifan lokal tidak hanya menjadi identitas budaya, tetapi juga menjadi wahana pendidikan 

informal yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral dan sosial kepada masyarakat, 

termasuk generasi muda.Dewi Pratistiningsih, Widayat Saputro, and Sabar Narimo, “Kearifan 

Lokal Tradisi Yaa Qowiyyu Di Jatinom Klaten” 9, no. 14 (2024): 120–31. 

Berdasar hasil observasi pendahuluan ditemukan, salah satu bentuk kearifan lokal yang 

masih lestari hingga kini adalah tradisi pengajian yasinan, yang lazim dilakukan di berbagai 

daerah di Indonesia, termasuk di Dusun Krasak dan Kecis, Kecamatan Selomerto, Wonosobo. 

Tradisi ini umumnya dilakukan setiap malam Jumat dengan membaca surat Yasin dan doa-doa 

bersama sebagai bagian dari kegiatan spiritual dan sosial. Di balik praktik ritual tersebut, 

terkandung nilai-nilai pendidikan yang sangat mendalam, seperti semangat kebersamaan, 

kesederhanaan, gotong royong, dan saling menghargai, yang semuanya merupakan bagian dari 

pendidikan humanis. 

Di dua dusun tersebut, pengajian yasinan tidak hanya menjadi kegiatan keagamaan, 

tetapi juga menjadi media perekat sosial dan ruang pembelajaran bagi warga masyarakat. 

Anak-anak, remaja, dewasa, dan orang tua terlibat secara aktif dalam kegiatan ini, baik sebagai 

peserta maupun penggerak. Tradisi ini juga mampu menciptakan lingkungan sosial yang 

inklusif dan penuh kasih, di mana semua anggota masyarakat merasa diterima dan dihargai. 

Nilai-nilai ini sangat relevan untuk dikaji lebih dalam dalam perspektif pendidikan humanis, 

mengingat pentingnya pembelajaran berbasis konteks budaya lokal dalam menciptakan 

pendidikan yang bermakna dan transformatif. 

Namun demikian, nilai-nilai luhur yang terkandung dalam tradisi yasinan ini seringkali 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

belum terdokumentasikan dan teranalisis secara ilmiah. Padahal, di tengah arus modernisasi 

dan globalisasi, banyak tradisi lokal mulai tergerus dan kehilangan makna edukatifnya. Oleh 

karena itu, penting untuk melakukan penelitian yang mampu menggali, mendokumentasikan, 

dan menganalisis nilai-nilai pendidikan humanis dalam tradisi pengajian yasinan di Dusun 

Krasak dan Kecis sebagai kontribusi terhadap pengembangan pendidikan berbasis kearifan 

lokal. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman mendalam mengenai 

bagaimana kearifan lokal dalam bentuk tradisi yasinan mampu membentuk karakter dan nilai-

nilai kemanusiaan masyarakat secara berkelanjutan. Selain itu, hasil penelitian ini juga 

diharapkan dapat memperkaya wacana pendidikan Islam yang kontekstual dan relevan dengan 

realitas sosial-budaya masyarakat Indonesia.  

 

2. METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini tergolong dalam penelitian lapangan dengan metode deskripsi 

kualitatif. Secara holistik, dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan bahasa, pada 

suatu konteks khusus yang alamiah dan dengan memanfaatkan berbagai metode alamiah.Lexy 

J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Jakarta : Remaja Rosdakarya, 2021), hal 4. 

Penelitian kualitatif  untuk mendeskripsikan dan menganalisis fenomena-fenomena, peristiwa, 

aktivitas sosial,sikap, kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara individual maupun 

kelompok.Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung : Remaja 

Rosdakarya, 2017), hal 60. Penelitian mengambil obyek Tradisi Yasinan, bertepat di dusun 

Krasak dan Kecis, Kecamatan Selomerto Kabupaten Wonosobo dilakukan selama dua bulan 

dari oktober sampai November 2025, dengan subyek penelitian meliputi jama’ah yasinan 

tersebut, tokoh masyarakat, dan tokoh agama. Data diperoleh melalui wawancara, observasi, 

dan dokumentasi kemudian dianalisis deskriptif.Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, 

Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2022), hal 14. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil  

Kondisi sosial budaya suatu daerah merujuk pada cara hidup, adat istiadat, 

kepercayaan, nilai, norma, dan ekspresi seni masyarakatnya, yang dipengaruhi oleh berbagai 

faktor seperti geografi, sejarah, agama, dan interaksi sosial. Keragaman ini tercermin dalam 

bentuk suku bangsa, bahasa, makanan, pakaian adat, dan kesenian daerah yang berbeda-beda. 

Keberagaman agama membentuk berbagai praktik keagamaan, perayaan hari raya, dan nilai-



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
574        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

nilai yang dianut masyarakat, seperti terlihat dalam budaya yang erat dengan agama Islam di 

masyarakat Jawa.Zainal Muttaqin, Sistem Sosial Budaya Indonesia (Banten: Universitas 

Serang Raya, 2020), hal 15. 

Budaya adalah konsep penting yang berarti cara hidup suatu masyarakat, yang 

mencakup norma, kebiasaan, adat istiadat, dan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. 

Budaya terbentuk dari seluruh sistem gagasan, tindakan, dan karya yang dihasilkan manusia, 

seperti pengetahuan, kepercayaan, seni, moral, hukum, dan kebiasaan. Budaya lokal merujuk 

pada ruang sosial tertentu yang memiliki ciri dan identitas khas sehingga membedakannya dari 

komunitas lain.Clifford Geertz, Local Knowledge (New York: Basic Books, 2017), hal 14. 

Sebagai masyarakat pedesaan, warga dusun Krasak dan Kecis kecamatan Selomerto 

masih sangat terikat antara satu dengan yang lain. Realitas ini menggambarkan dengan indah 

dan akurat tentang kuatnya ikatan sosial dan budaya gotong royong yang mengakar di 

masyarakat pedesaan, khususnya di dusun Krasak dan Kecis, kecamatan Selomerto. Nilai-nilai 

yang dipegang teguh oleh warga di sana mencerminkan prinsip dasar kehidupan bermasyarakat 

di banyak wilayah Indonesia, di mana prinsip ketergantungan (interdependensi) diakui 

sepenuhnya, menolak pandangan individualisme mutlak.  

Gotong royong bukan sekadar kegiatan insidental, melainkan manifestasi nyata dari 

kesadaran kolektif sebagai makhluk sosial. Keharmonisan dan kerukunan tercipta secara alami 

melalui tindakan nyata berupa saling tolong-menolong dan kepedulian yang tinggi terhadap 

sesama. Kehidupan di dusun Krasak dan Kecis adalah contoh nyata bagaimana kearifan lokal 

berhasil memelihara tatanan sosial yang solid dan suportif. Tradisi ini merupakan aset budaya 

yang sangat berharga dan patut untuk dilestarikan.  

Mayoritas agama warga masyarakat dusun Krasak dan Kecis ialah Islam dengan 

orientasi faham keberagamaan masyarakatnya Ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah (Sunni), faham 

keagamaan ini secara identic biasa diklaim banyak orang sebagai faham bagi umat Islam 

Nahdlatul Ulama. Mereka yang identik dengan faham Ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah biasanya 

mendominasi pada setiap aktivitas kemasyarakatan sedari kegiatan yang sifatnya sosial, 

ekonomi ataupun politik.Abdul Rozak, “Wawancara Tokoh Masyarakat Dukuh Krasak Dan 

Kecis Tentang Keadaan Sosial, Budaya Dan Agama,” Wawancara, November 17, 2025. 

Faham Ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah (Aswaja) secara umum mencerminkan prinsip-

prinsip utama yang dipegang oleh banyak organisasi Muslim tradisionalis, termasuk Nahdlatul 

Ulama (NU). Ketiga pilar ini mendefinisikan kerangka berpikir dan praktik keagamaan bagi 

penganut Ahl sunnah wal Jama'ah yang menekankan keseimbangan antara syariat (hukum), 

akidah (keyakinan), dan akhlak (etika spiritual). Tiga pilar tradisi ini dapat dispesifikasi sebagai 

berikut: 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

1. Dalam bidang hukum Islam (Fiqih): Aswaja berpegang pada salah satu dari empat mazhab 

fiqih yang diakui (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali). Di Indonesia, mazhab Asy-Syafi'i 

adalah yang paling banyak diikuti dan diyakini keabsahannya. 

2. Dalam masalah tauhid (Akidah): Aswaja menganut ajaran teologi yang dirumuskan oleh 

Imam Abu Hasan al-Asy'ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi. Metode pendekatan 

rasional dalam akidah ini dikenal sebagai aliran Asy'ariyah dan Maturidiyah. 

3. Dalam bidang tasawuf (Akhlak/Etika): Aswaja mengikuti dasar-dasar ajaran tasawuf yang 

lurus (tasawuf akhlaki) yang dipelopori oleh para ulama besar, terutama yang bersumber 

dari Imam Abu al-Qasim al-Junaid (al-Junaid al-Baghdadi) dan Imam Abu Hamid al-

Ghazali.Muhyiddin Abdusshomad, Hujjah NU: Akidah-Amaliah-Tradisi (Surabaya: 

Khalista, 2008), hal 6.  

Di samping itu, masyarakat dusun Krasak dan Kecis merupakan kelompok militan 

Nahdlatul Ulama yang cenderung mempertahankan pada tradisi-tradisi keagamaan, semisal: 

tradisi ziarah kubur, pembacaan kitab Barzinji dan pembacaan shalawatan. Tradisi-tradisi 

tersebut telah menjadi ciri khas bagi masyarakat desa dusun Krasak dan Kecis. Melalui pintu 

masuk tradisi-tradisi yang mengakar tersebut masyarakat dusun Krasak dan Kecis 

mendapatkan wawasan mendalam tentak praktek kegamaan sehingga ketika mereka menaruh 

rasa hormat kepada para kiai maupun tokoh keagamaan.Supinah, “Wawancara Tokoh 

Masyarakat Dukuh Krasak Dan Kecis Tentang Keadaan Sosial, Budaya Dan Agama,” 

Wawancara, November 11, 2025.  

Islam menekankan persaudaraan universal dan menolak diskriminasi berdasarkan ras, 

warna kulit, atau status sosial. Sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur'an, kriteria utama 

keunggulan di sisi Allah SWT adalah ketakwaan (taqwa) atau kesalehan amal, bukan atribut 

duniawi. Ayat ini secara eksplisit menyatakan bahwa manusia diciptakan dari laki-laki dan 

perempuan, bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal, dan yang paling mulia 

di sisi Allah adalah yang paling bertakwa di antara mereka.  

Ajaran ini memberikan landasan etis yang kuat, mendorong umat Muslim untuk 

menjunjung tinggi kehormatan, menghargai sesama, dan memupuk semangat kerja serta 

persaudaraan di mana pun mereka berada, sambil senantiasa mempersiapkan kehidupan dunia 

sebagai bekal untuk akhirat.Sri Wintala Achmad, Sejarah Islam Di Tanah Jawa Mulai Dari 

Masuk Hingga Perkembangannya (Yogyakarta: Araska, 2017), hal 26. Tradisi keislaman yang 

berkembang pada masyarakat dusun Krasak dan Kecis, yang ditandai dengan pelaksanaan 

selamatan, kenduri tumpeng, dan kirim doa untuk leluhur, merupakan manifestasi nyata dari 

sinkretisme budaya lokal (Kejawen) dengan ajaran Islam. Praktik semacam ini sangat umum 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
576        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

ditemukan di berbagai wilayah di Jawa. 

Praktik selamatan (kenduri) pada hari-hari tertentu setelah kematian, seperti hari ke-3, 

7, 40, 100, 1000 hari, merupakan tradisi yang mengakar kuat di banyak masyarakat di 

Indonesia, khususnya di Jawa. Tradisi ini berakar dari perpaduan keyakinan lokal pra-Islam 

dan pengaruh Islam, yang menunjukkan adanya kepercayaan bahwa doa dan amalan yang 

dilakukan oleh keluarga yang masih hidup dapat memberikan manfaat spiritual bagi orang yang 

telah meninggal. 

Selamatan bagi warga dusun Krasak dan Kecis adalah berbagai macam bentuk kegiatan 

keagamaan dan perayaan yang bertujuan untuk meningkatkan keimanan dan mempererat 

silaturahmi. Contohnya adalah tahlilan untuk mendoakan orang yang telah meninggal, haul 

untuk mengenang ulama atau tokoh, serta munggah suwunan sebagai rasa syukur saat 

membangun rumah. Kegiatan-kegiatan ini sering kali diisi dengan pembacaan doa, Yasinan, 

dan marhabanan. Dalam setiap acara selamatan, umumnya dibagikan "nasi berkat" atau "nasi 

besek", yang merupakan wadah makanan yang berisi nasi dan berbagai lauk pauk sebagai tanda 

keberkahan yang bisa dibawa pulang dan dibagikan. 

Meskipun dalam pandangan beberapa ulama terutama dari kalangan modernis, tradisi 

ini dianggap tidak memiliki dasar yang kuat dalam syariat Islam secara langsung (bid'ah), 

namun bagi sebagian besar masyarakat (terutama yang berafiliasi dengan organisasi Islam 

tradisional seperti NU atau pondok pesantren, praktik ini dipandang sebagai urf (kebiasaan 

baik) yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar agama dan diisi dengan amalan-

amalan yang dianjurkan seperti bersedekah, mengaji, dan berdoa.Kiai Rohmat Salim, 

“Wawancara Tokoh Agama Dukuh Krasak Dan Kecis Tentang Tradisi Yasinan,” Wawancara, 

November 21, 2025. Oleh karena itu, tradisi ini tetap lestari karena adanya keyakinan yang 

mendalam akan efektivitas doa bersama dan nilai-nilai sosial yang terkandung di dalamnya. 

Pembahasan 

Tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto Kabupaten 

Wonosobo mengandung sejumlah nilai pendidikan humanis yang kuat, berfokus pada 

penguatan hubungan antarmanusia (horizontal) di samping hubungan spiritual (vertikal). 

Secara keseluruhan, tradisi Yasinan berfungsi sebagai media pembelajaran sosial dan spiritual 

yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dan memperkuat kohesi sosial di 

tingkat masyarakat dusun. Nilai-nilai ini terinternalisasi melalui interaksi sosial dan kegiatan 

bersama dalam pelaksanaannya. Nilai-nilai pendidikan humanis utama yang terkandung dalam 

tradisi Yasinan meliputi: 

1. Solidaritas dan Persaudaraan (Ukhuwah Islamiyah)  



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

Tradisi Yasinan menjadi wadah utama untuk mempererat tali silaturahmi dan rasa 

persaudaraan di antara warga masyarakat dusun. Kegiatan ini menumbuhkan kedekatan 

sosial yang erat, menciptakan lingkungan yang saling mendukung dan peduli. 

2. Empati dan Simpati  

Kehadiran warga dalam acara Yasinan, terutama yang berkaitan dengan musibah 

(kematian), menunjukkan rasa empati dan simpati masyarakat terhadap keluarga yang 

ditinggalkan. Warga masyarakat ikut merasakan duka dan memberikan dukungan moral, 

yang meringankan beban keluarga tersebut. 

3. Gotong Royong  

Aspek humanis tercermin dalam kegiatan gotong royong yang menyertai, seperti 

membantu persiapan makanan atau kebutuhan logistik lainnya di rumah warga yang 

mengadakan acara, saat ada musibah dan kekurang beruntungan pada masyarakat. 

4. Toleransi  

Yasinan merupakan bentuk akulturasi nilai agama dan budaya lokal, yang 

menunjukkan adanya sikap toleransi dalam masyarakat untuk menerima dan melestarikan 

tradisi keagamaan yang sudah mengakar kuat secara turun-temurun. 

5. Saling Mengenal (Ta'aruf)  

Pelaksanaan Yasinan secara rutin, sering kali berpindah-pindah dari satu rumah 

warga ke rumah warga lainnya, memberikan kesempatan bagi anggota masyarakat untuk 

saling mengenal lebih dekat, termasuk antara tetangga dan pendatang baru. 

6. Pendidikan Karakter dan Moral  

Secara tidak langsung, tradisi ini mengajarkan nilai-nilai moral dan etika, seperti 

pentingnya kehadiran dalam kegiatan sosial, berperilaku sopan, dan menghormati sesama, 

yang merupakan bagian dari kurikulum tersembunyi dalam lingkungan sosial. 

7. Kepedulian Sosial 

Adanya tradis yasinan menunjukkan tingkat kepedulian sosial yang tinggi di mana 

masyarakat tidak hidup secara individualis, melainkan sebagai makhluk sosial yang saling 

membutuhkan dan menguatkan satu sama lain. 

8. Toleransi  

Yasinan merupakan bentuk akulturasi nilai agama dan budaya lokal, yang 

menunjukkan adanya sikap toleransi dalam masyarakat untuk menerima dan melestarikan 

tradisi keagamaan yang sudah mengakar kuat secara turun-temurun. 

Tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis memiliki implikasi signifikan dalam 

menanamkan nilai-nilai pendidikan humanis, terutama melalui penguatan solidaritas sosial, 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
578        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

pemupukan empati, dan pembangunan karakter masyarakat yang harmonis. Kegiatan ini 

berfungsi sebagai media pembelajaran informal yang efektif berbasis kearifan lokal. Secara 

keseluruhan, tradisi Yasinan bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan sebuah proses 

pendidikan humanis informal yang mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat dusun, yang 

menekankan hubungan harmonis antara manusia dengan sesama manusia (hablun minannas) 

di samping hubungan dengan Tuhan (hablun minallah). Secara rinci, implikasi utama dari 

nilai-nilai pendidikan humanis dalam tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis Kecamatan 

Selomerto Kabupaten Wonosobo, sebagai berikut: 

1. Penguatan Solidaritas Sosial dan Kebersamaan 

Nilai humanis fundamental yang paling menonjol adalah terciptanya rasa 

kebersamaan dan solidaritas sosial yang kuat di antara warga dusun. Tradisi yasinan 

menyediakan ruang dan waktu rutin bagi warga untuk berkumpul, saling mengenal, dan 

mempererat tali silaturahmi, yang mungkin sulit terjadi di tengah kesibukan sehari-hari. 

Singkatnya, yasinan berfungsi lebih dari sekadar ritual keagamaan; ia adalah pilar penting 

dalam memelihara kohesi sosial dan kepedulian antar tetangga dalam masyarakat.Siti 

Jubaedah, “Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Tradisi Yasinan Dan Air Sebagai Sarana 

Penyembuhan Pada Masyarakat Kampung Lebakwangi Ciamis,” Attractive : Innovative 

Education Journal 6, no. 1 (2024): 732–741, https://doi.org/10.51278/aj.v6i1.1361. 

Terdapat beberapa aspek yang membuat tradisi ini efektif dalam membangun 

hubungan komunitas: a) Interaksi Terstruktur. Acara rutin (biasanya mingguan atau 

bulanan) ini menciptakan jadwal pertemuan yang konsisten, memastikan warga memiliki 

kesempatan terjadwal untuk bertemu; b) Ruang Netral. Kegiatan keagamaan bersama 

menyediakan lingkungan yang inklusif dan netral di mana perbedaan status sosial atau 

pekerjaan dapat dikesampingkan; c) Fokus Bersama. Membaca Yasin dan doa bersama 

menciptakan pengalaman komunal dan rasa kebersamaan dalam tujuan spiritual; d) Waktu 

Informal. Sering kali, setelah sesi inti keagamaan, ada waktu untuk ramah tamah, 

mengobrol, dan berbagi cerita sambil menikmati hidangan ringan, yang merupakan momen 

penting untuk interaksi sosial informal.Danarta, “Yasinan : Tradisi Keagamaan Untuk 

Pendekatan Sosial,” Kalurahan Tepus, June 13, 2024, 

https://desatepus.gunungkidulkab.go.id/. 

Tradisi yasinan dalam pelaksanaannya, seringkali melibatkan kegiatan gotong 

royong, seperti menyiapkan tempat atau makanan, yang memupuk semangat saling bantu 

tanpa memandang status sosial atau ekonomi. Hal ini menggambarkan bagaimana tradisi 

yasinan berfungsi sebagai katalisator untuk memperkuat ikatan sosial dan memupuk 

semangat gotong royong dalam masyarakat. Poin-poin penting yang ditekankan pada 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

perihal ini, yakni: a) Persiapan acara, mulai dari menata tempat duduk hingga menyiapkan 

hidangan, sering dilakukan secara kolektif oleh warga sekitar; b) Dalam kegiatan ini, status 

ekonomi atau jabatan sosial menjadi tidak relevan, karena semua orang berpartisipasi 

dalam kapasitas yang sama sebagai bagian dari komunitas; c) Interaksi selama persiapan 

dan pelaksanaan yasinan membantu memperkuat hubungan antar tetangga dan anggota 

masyarakat.Yamara Moya Ghaury et al., “Forum Yasinan (Pelayanan Setara Inklusif 

Andalan) Sebagai Model Inovasi Pelayanan Publik Berbasis Kearifan Lokal Di Kabupaten 

Sumbawa Barat,” IJEDR 3, no. 2 (2025): 963–84, https://doi.org/10.57235/ijedr.v3i2.6034. 

Tradisi yasinan adalah contoh nyata bagaimana kegiatan berbasis keagamaan dapat 

berfungsi ganda sebagai pilar penting dalam kohesi dan kesejahteraan sosial masyarakat 

lokal. Solidaritas yang terjalin di antara anggota yasinan memastikan adanya dukungan 

sosial (baik moril maupun materil) bagi warga yang tertimpa musibah (kematian, sakit, 

kelahiran bayi, dll), menciptakan lingkungan yang saling menjaga. Ketika ada musibah, 

struktur komunitas yang sudah terbangun memfasilitasi penyampaian dukungan emosional 

(moril) dan bantuan praktis (materil) secara cepat dan terorganisir, meringankan beban 

keluarga yang tertimpa musibah. Lingkungan yang saling menjaga pada komunitas 

memastikan tidak ada anggota masyarakat yang merasa terisolasi atau sendirian dalam 

menghadapi kesulitan.Mochammad Fiki Eko, Dhiyaul Haqqi Al-Mumtaza, and Yoga 

Parulian Panggabean, “Kontruksi Sosial Tradisi Sekaten Surakarta Dalam Perspektif Teori 

Tafsir Sosial,” TUTURAN 2, no. 3 (2024): 151–59, 

https://doi.org/10.47861/tuturan.v2i3.1079. 

2. Penanaman Nilai Empati dan Kepedulian 

Tradisi yasinan yang sering diadakan dalam konteks rutinan maupaun peringatan 

kematian atau musibah, secara langsung mengajarkan nilai empati (merasa senasib). 

Partisipasi dalam Yasinan menunjukkan kepedulian sosial dan dukungan terhadap keluarga 

yang berduka. Kehadiran kolektif ini secara langsung menyampaikan pesan bahwa 

keluarga yang berduka tidak sendirian dalam menghadapi kesedihan mereka. Warga 

masyarakat belajar untuk merasakan duka orang lain dan menunjukkan kepedulian dengan 

hadir dan mendoakan, yang merupakan wujud nyata dari perilaku kemanusiaan. Hal ini 

merujuk pada pengembangan empati kognitif dan afektif—kemampuan untuk memahami 

dan merasakan emosi yang dialami orang lain. Perilaku ini adalah landasan dari perilaku 

prososial.Isna Abidah and Salim, “Tradisi Tahlilan ; Menjaga Keseimbangan Sosial Dan 

Mempertahankan Nilai Pendidikan Islam Di Desa Arang Limbung Kabupaten Kubu Raya,” 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
580        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

Jurnal Pendidikan Profesi Guru Indonesia (JPPGI) 1, no. 1 (2024): 26–35, 

https://doi.org/10.24260/jpeg.v1i1.  

Kehadiran fisik atau dukungan spiritual (doa) adalah bentuk konkret dari 

kepedulian yang menunjukkan bahwa seseorang tidak sendirian dalam menghadapi 

kesulitan. Tindakan nyata ini sering kali lebih bermakna daripada sekadar kata-kata simpati. 

Secara keseluruhan, tindakan-tindakan ini mencerminkan nilai-nilai kemanusiaan inti 

seperti kasih sayang, solidaritas, dan saling membantu. Tindakan ini berfungsi sebagai 

pengingat kuat akan pentingnya hubungan antarmanusia dan peran krusial empati dalam 

membangun komunitas yang peduli dan suportif. Momen berkumpul dalam musibah 

mengingatkan semua yang hadir akan kerapuhan hidup dan pengalaman universal akan 

kehilangan, yang secara intrinsik memupuk rasa empati dan pemahaman terhadap 

penderitaan orang lain.Nur Laila Febriani, Andzariatus Syarifah, and Nurul Mubin, 

“Tradisi Yasinan Terhadap Pembentukan Kearifan Lokal Dalam Perspektif Ahlusunnah 

Wal Jama’ah (Aswaja),” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025): 1–10, 

https://doi.org/10.62281/v3i6.2063. 

Tradisi yasinan yang sering diadakan secara rutin di masyarakat menjadi sarana 

yang efektif untuk menyampaikan dan mengingatkan kembali nilai-nilai moral 

fundamental. Tausiyah sering menekankan bahwa setiap perbuatan baik, sekecil apa pun, 

akan mendapatkan balasan dari Allah SWT, sesuai dengan ajaran dalam Al-Qur'an dan 

Hadis. Hal ini memotivasi jamaah untuk meningkatkan kepedulian sosial dan amal 

shaleh.Azzahra Maisha, Cindy Mutiani Arisya, and Syaiful Marwan, “Kegiatan Rutin 

Yasinan Untuk Meningkatkan Interaksi Sosial Masyarakat Di Jorong Koto Nan Tuo, 

Barulak,” Archive 4, no. 1 (2024): 188~195, https://doi.org/10.55506/arch.v4i1.149. Nilai 

ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) dan toleransi antar sesama manusia sering 

disampaikan. Pesan ini relevan untuk menjaga kerukunan dalam kehidupan bertetangga 

dan bermasyarakat yang majemuk. Konsep khalifah fil ardh (manusia sebagai pemimpin 

di bumi) sering diulas, mengingatkan jamaah akan tanggung jawab mereka untuk 

memelihara alam dan tidak melakukan kerusakan lingkungan. Melalui pendekatan 

kontekstual dan bahasa yang mudah dipahami oleh masyarakat awam, tausiyah dalam 

yasinan berhasil mentransformasi ajaran agama menjadi panduan etis yang nyata dalam 

kehidupan sehari-hari.Reny Setiyowati and Thiyas Tono Taufiq, “Syncretism of Tahlilan 

Ritual in Islam and Consolation Worship in Protestant Christianity in the Slametan 

Tradition as a Reflection of Interfaith Harmony,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 20, 

no. 2 (2024): 111–20, https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.8840. 

3. Pembangunan Karakter Berbasis Nilai Lokal 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

Tradisi yasinan berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai (human values) dari 

generasi tua ke generasi muda, sejalan dengan konteks local dan peran ini sangat relevan 

dengan konteks sosial dan budaya lokal di Negara Indonesia. Generasi muda diperkenalkan 

dengan ajaran dan teks keagamaan Islam (seperti Surat Yasin dan doa-doa lainnya) sejak 

dini, menanamkan dasar keimanan dan praktik ibadah. Tradisi ini menjaga keberlanjutan 

tradisi lisan dan ritual keagamaan lokal yang telah dipraktikkan turun-temurun, 

memastikan pengetahuan dan praktik tersebut tidak hilang ditelan zaman. Dengan 

demikian, yasinan bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan sebuah institusi sosial 

informal yang efektif dalam mendidik karakter dan memelihara kohesi sosial dalam 

masyarakat Indonesia.Nahya Nur Aini, Didah Nurfaridah, and Aulia Shofiana, “Makna 

Tradisi Yasinan Pada Acara Maulid Al-Mahmud: Kajian Living Di Pondok Pesantren 

Salafiyah, Grogol, Blotongan Salatiga),” TAFAKKUR 5, no. 1 (2024): 1–11, 

https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i1.278. 

Partisipasi rutin dalam kegiatan yasinan memiliki peran signifikan dalam 

menanamkan disiplin beribadah dan perilaku baik (akhlak) di kalangan masyarakat. Tradisi 

ini merupakan salah satu cara efektif dalam pendidikan karakter dan pembinaan spiritual 

di tengah masyarakat Indonesia. Hal ini terjadi melalui beberapa mekanisme: a) 

Pembiasaan. Melakukan ibadah secara konsisten setiap minggu atau pada waktu tertentu 

membantu membentuk kebiasaan baik. Disiplin waktu dan kehadiran menjadi terlatih 

secara tidak langsung; b) Peneladanan. Kegiatan keagamaan sering kali melibatkan tokoh 

agama atau sesepuh yang menunjukkan sikap dan perilaku terpuji. Interaksi sosial dalam 

suasana yang kondusif ini memberikan contoh nyata tentang akhlak yang baik; c) 

Penguatan Nilai. Pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur'an (khususnya Surat Yasin) dan doa-

doa secara berjamaah mengingatkan peserta akan ajaran agama, nilai-nilai moral, serta 

pentingnya kehidupan yang berakhlak mulia; d) Interaksi Sosial yang Positif. Yasinan juga 

berfungsi sebagai ajang silaturahmi yang memperkuat ikatan sosial antarwarga, 

menciptakan lingkungan yang mendukung (support system) untuk perilaku positif dan 

saling mengingatkan dalam kebaikan.Muhammad Kholil, “Menanam Karakter Religius 

Melalui Tradisi Membaca Surat Yasin: Pendekatan Living Qur’an Di Madrasah 

Dharmaniyah,” GRADUASI 1, no. 1 (2024): 131–138, 

https://doi.org/10.33650/graduasi.v1i1.8254. 

Tradisi yasinan menjadi wadah untuk mempertahankan kearifan lokal dan identitas 

budaya masyarakat dusun di tengah arus modernisasi dan individualisme. Yasinan adalah 

contoh nyata bagaimana tradisi lokal dapat beradaptasi dan tetap relevan, berfungsi sebagai 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
582        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

jangkar budaya dan sosial yang kuat di tengah arus modernisasi. Kegiatan ini melampaui 

perbedaan individu dan berfungsi sebagai sarana untuk mempererat ikatan sosial dan 

solidaritas di antara warga, sering kali dalam konteks duka cita atau perayaan keagamaan. 

Meskipun inti kegiatannya adalah pembacaan teks suci, pelaksanaannya sangat fleksibel, 

dapat disesuaikan dengan waktu dan tempat, sehingga mudah diintegrasikan ke dalam 

jadwal kehidupan modern yang padat. Di tengah arus modernisasi dan individualisasi, 

yasinan menawarkan ruang komunal untuk pemenuhan kebutuhan spiritual dan ketenangan 

batin, yang tetap dicari oleh banyak orang. Dengan demikian, Yasinan menunjukkan bahwa 

modernisasi tidak selalu berarti hilangnya tradisi, melainkan sering kali proses adaptasi dan 

penemuan kembali makna tradisi dalam konteks zaman yang berbeda. 

Yasinan sebagai bentuk kearifan budaya lokal memiliki beberapa peran dalam konteks 

ini: a) Mempererat Silaturahmi. Pertemuan rutin untuk Yasinan membantu menjaga hubungan 

antar warga, memperkuat rasa kekeluargaan, dan mengurangi individualisme yang sering 

dikaitkan dengan kehidupan modern; b) Transmisi Nilai. Melalui kegiatan ini, nilai-nilai 

keagamaan, etika, dan norma sosial lokal ditransmisikan dari generasi tua ke generasi muda 

secara informal; c) Mempertahankan Identitas. Yasinan berfungsi sebagai penanda identitas 

budaya dan keagamaan bagi komunitas dusun, menawarkan rasa kepemilikan dan kontinuitas 

di tengah perubahan zaman yang cepat; d) Wadah Musyawarah. Sering kali, setelah pembacaan 

Yasin dan tahlil, masyarakat mendiskusikan masalah dusun atau kegiatan sosial lainnya, 

menjadikannya forum informal untuk pengambilan keputusan bersama.Muhamad Bisri 

Mustofa et al., “Integration of Religious Literacy Traditions (Yasinan) in the Creation of a 

Culture of Community Harmony,” NJILS 5, no. 1 (2022): 51–59, https://doi.org/10.30999/n-

jils.v5i1.2002. 

Pendidikan humanis menekankan pada peningkatan harkat kemanusiaan, 

pengembangan potensi individu, dan penciptaan kebahagiaan hidup bersama.Supriyanto, 

“Humanistic Education in Abdurrahman Wahid’s,” Edugama: Jurnal Kependidikan Dan Sosial 

Keagamaan 4, no. 2 (2018): 21–32, https://doi.org/10.32923/edugama.v4i2.688. Tradisi 

Yasinan, yang merupakan bentuk akulturasi budaya lokal dan nilai agama, mengaktualisasikan 

prinsip-prinsip ini dalam konteks kehidupan bermasyarakat di dusun Krasak dan Kecis 

Kecamatan Selomerto Kabupaten Wonosobo. Tradisi Yasinan bukan sekadar ritual keagamaan, 

tetapi juga mekanisme adaptasi sosial dan budaya yang efektif dalam menginternalisasi nilai-

nilai kemanusiaan (humanis) yang esensial bagi Pendidikan Agama Islam kontemporer, 

menjadikannya sumber belajar berbasis budaya lokal yang kaya dan relevan. Terdapat 

beberapa asumsi bahwa nilai-nilai humanis sangat relevan dengan pendidikan Islam 

kontemporer, di antaranya: 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

1. Memperkuat Solidaritas dan Persaudaraan (Ukhuwah Islamiyah) 

Tradisi yasinan berfungsi sebagai wadah untuk berkumpul rutin, yang secara alami 

mempererat tali silaturahmi antar warga. Kebersamaan ini menumbuhkan rasa 

persaudaraan yang erat, mengatasi sekat sosial atau status ekonomi, dan menjamin 

keharmonisan dalam masyarakat. Pendidikan Agama Islam mengajarkan solidaritas dan 

persaudaraan melalui konsep ukhuwah (persaudaraan) yang didasarkan pada akidah dan 

nilai-nilai seperti saling menghormati, tolong-menolong, dan empati. Konsep ini tidak 

hanya sebatas hubungan darah, tetapi juga ikatan keimanan yang menyatukan sesama 

Muslim dan sesama manusia tanpa memandang suku, agama, atau ras.Putri Yeni, Subri 

Hasan, and Muhammad Insan Jauhari, “The Role of Village Teachers in Instilling Islamic 

Educational Values Among the Community in Ganjan Hamlet, Dendang Village, Kelapa 

District, West Bangka,” LENTERNAL 6, no. 1 (2025): 20–28, 

https://doi.org/10.32923/lenternal.v6i1.5425.Pendidikan Agama Islam juga mengupayakan 

membentuk karakter sosial peserta didik agar peduli terhadap keadaan orang lain dan 

mampu hidup secara harmonis di tengah keragaman dalam masyarakat.Giman Bagus 

Pangeran, Ahmad Zumaro, and Muhammad Hafidz Khusnadin, “Pendidikan Sosial 

Berbasis Islam: Pendekatan Terpadu Dalam Membangun Karakter Dan Persatuan 

Masyarakat,” Journal of Education Research 6, no. 1 (2025): 61–69, 

https://doi.org/10.37985/jer.v6i1.2177. 

2. Menumbuhkan Empati dan Simpati 

Tradisi yasinan menumbuhkan sikap empati dan simpati. Dengan menghadiri 

kegiatan yasinan, terutama dalam acara-acara yang berkaitan dengan musibah kematian, 

warga diajak untuk merasakan apa yang dirasakan oleh keluarga yang berduka. Hal ini 

mendorong sikap saling menolong dan meringankan beban sesama, yang merupakan 

manifestasi nyata dari nilai empati. Pendidikan Agama Islam sangat mengajarkan empati 

dan simpati, karena kedua sifat ini merupakan inti dari akhlak dan nilai-nilai kemanusiaan 

yang diajarkan dalam kitab suci Al-Qur'an dan Sunnah. Ajaran Islam menekankan 

pentingnya merasakan apa yang dirasakan orang lain, memelihara kepedulian, dan 

bertindak membantu mereka yang membutuhkan. Islam juga mengajarkan umatnya untuk 

saling membantu tanpa memandang latar belakang.Nurjaman and Muhammad Alif, 

“Empati Dalam Perspektif Hadis,” Reflection : Islamic Education Journal 2, no. 3 (2025): 

97–108, https://doi.org/10.61132/reflection.v2i3.1118. 

3. Pendidikan Karakter dan Moral 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
584        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

Kegiatan Yasinan menanamkan dasar moral yang kuat, seperti kejujuran, tanggung 

jawab, dan saling menghormati, yang diajarkan dalam Pendidikan Agama Islam. 

Pembiasaan perilaku baik dan keteladanan dari tokoh agama atau masyarakat setempat 

selama acara berlangsung menjadi metode pendidikan karakter yang efektif. Pendidikan 

Agama Islam secara mendasar mengajarkan pendidikan karakter dan moral dengan 

menekankan nilai-nilai seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab. 

Ajaran ini membentuk individu yang berakhlak mulia dan memiliki kesadaran moral yang 

tinggi, serta membekali mereka dengan panduan etika dan spiritual untuk menghadapi 

kehidupan. Pendidikan Islam berperan sebagai fondasi untuk membentuk individu yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang luhur dan 

bermanfaat bagi masyarakat.Muhammad Rizki, Adinda Rehan Ritonga, and Reyhan 

Maulana Addin, “Pengaruh Pendidikan Agama Islam Terhadap Pembentukan Karakter 

Peserta Didik Di Sekolah Dasar,” Jurnal Arjuna 3, no. 3 (2025): 11–24, 

https://doi.org/10.61132/arjuna.v3i3.1857. 

4. Pengembangan Potensi Spiritual 

Secara spiritual, pembacaan Surah Yasin dan doa bersama memberikan ketenangan 

jiwa, memperkuat keimanan (akidah), dan meningkatkan amaliah (ibadah) individu. Proses 

ritual ini sejalan dengan tujuan Pendidikan Agama Islam untuk mengembangkan potensi 

spiritual peserta didik. Pendidikan Agama Islam berusaha secara maksimal 

mengembangkan potensi spiritual melalui berbagai cara, seperti menanamkan nilai-nilai 

agama, mengajarkan praktik ibadah, membimbing akhlak mulia, serta mendorong 

perenungan dan kesadaran diri. Tujuan utamanya adalah membentuk karakter yang 

seimbang antara spiritual, intelektual, dan profesional, sehingga dapat menjalani hidup 

yang lebih bermakna dan berkualitas.Jumsir et al., “Kecerdasan Spiritual Dan Peran PAI 

Dalam Meningkatkan Kualitas Kehidupan Siswa,” Sulawesi Tenggara Educational Journal 

5, no. 1 (2025): 358–66, https://doi.org/10.54297/seduj.v5i1.1119. 

5. Media Pendidikan Humanis 

Tradisi Yasinan sering dimanfaatkan oleh tokoh agama sebagai medium untuk 

menyampaikan ajaran Islam, nasihat keagamaan, atau program kerja sosial desa. 

Pendekatan ini bersifat humanis karena disampaikan dalam suasana kekeluargaan dan 

tanpa paksaan, sehingga pesan-pesan agama lebih mudah diterima oleh masyarakat. 

Pendidikan Agama Islam sering kali memanfaatkan tradisi keagamaan lokal sebagai media 

untuk menanamkan nilai-nilai humanis. Pendekatan ini efektif karena menggunakan bahasa 

dan simbol yang sudah dikenal dan dekat dengan kehidupan masyarakat, sehingga pesan 

kemanusiaan (humanisme) dapat tersampaikan secara lebih kontekstual dan mengena. 



 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

Pendidikan Agama Islam melalui pendekatan ini tidak hanya mengajarkan dogma semata, 

tetapi juga membentuk karakter peserta didik agar menjadi individu yang berakhlak mulia, 

peduli terhadap lingkungan sosial, dan menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan dalam 

kehidupan sehari-hari.Churul Jannah and Abu Darim, “Humanist-Based Islamic Religious 

Education Learning in Developing Social and Spiritual Attitudes At SDN Wangkalwetan 

Kejayan Pasuruan,” JICN 2, no. 4 (2025): 7051–62, 

https://jicnusantara.com/index.php/jicn/article/view/4928. 

Argumentasi tersebut sangatlah tepat, mengingat Pendidikan Agama Islam memiliki 

peran yang sangat penting dan holistik dalam pendidikan, yang mencakup beberapa aspek 

utama: a) Pembentukan Karakter dan Akhlak Mulia. Fokus utama Pendidikan Agama Islam 

adalah menanamkan nilai-nilai moral, etika, kejujuran, tanggung jawab, dan sifat-sifat terpuji 

(akhlakul karimah) berdasarkan ajaran Islam; b) Kepedulian Sosial (Hablum minannas). 

Pendidikan Agama Islam mendorong peserta didik untuk peduli, berempati, dan berkontribusi 

positif dalam masyarakat, mengajarkan pentingnya tolong-menolong, keadilan, dan 

menghargai sesama manusia; c) Penjunjungan Nilai Kemanusiaan. Pendidikan Agama Islam 

menekankan nilai-nilai universal kemanusiaan, toleransi, dan perdamaian, mengajarkan 

peserta didik untuk hidup berdampingan secara harmonis dalam masyarakat yang majemuk; d) 

Pengembangan Intelektual dan Spiritual. Selain aspek afektif dan perilaku, Pendidikan Agama 

Islam juga membekali peserta didik dengan pengetahuan keagamaan yang kuat dan 

kemampuan berpikir kritis.Henny Sartika and Khairul Rizal, “The Role of Islamic Religious 

Education in Forming Students’ Character and Morals,” in Proceeding International Seminar 

on Islamic Studies, vol. 6, 2025, 2183–93, https://doi.org/10.3059/insis.v0i0. 

 

4. KESIMPULAN  

Dari pembahasan mendalam dan analisis sebelumnya dapat kiranya disimpulkan, 

bahwa tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis mengandung sejumlah nilai pendidikan 

humanis, yakni: solidaritas dan persaudaraan, empati dan simpati, gotong royong, toleransi, 

saling mengenal, pendidikan karakter dan moral, serta kepedulian sosial. Implikasi utama dari 

nilai-nilai pendidikan humanis dalam tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis, meliputi: 

penguatan solidaritas sosial dan kebersamaan, penanaman nilai empati dan kepedulian, serta 

pembangunan karakter berbasis nilai lokal. Tradisi Yasinan di dusun Krasak dan Kecis 

memiliki relevansi yang kuat dengan Pendidikan Agama Islam karena menjadi medium efektif 

untuk menanamkan nilai-nilai pendidikan humanis, seperti solidaritas, empati, dan 



 
 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Humanis pada Tradisi Lokal Yasinan di Dusun Krasak dan Kecis Kecamatan Selomerto 

Kabupaten Wonosobo 

 
586        KHATULISTIWA – VOLUME. 6, NOMOR. 1 MARET 2026  
 
 
 

kebersamaan, yang sejalan dengan ajaran Islam tentang hubungan antar manusia (muamalah) 

dan akhlak mulia. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdusshomad, M. (2008). Hujjah NU: Akidah, amaliah, tradisi. Khalista. 

Abidah, I., & Salim. (2024). Tradisi tahlilan: Menjaga keseimbangan sosial dan 

mempertahankan nilai pendidikan Islam di Desa Arang Limbung Kabupaten Kubu 

Raya. Jurnal Pendidikan Profesi Guru Indonesia (JPPGI), 1(1), 26–35. 

https://doi.org/10.24260/jpeg.v1i1 

Abidin, A. M. (2022). Konsep pendidikan humanistik dan relevansinya dengan pendidikan 

Islam. Didaktika: Jurnal Kependidikan, 15(2), 101–115. 

https://doi.org/10.30863/didaktika.v15i2.61 

Achmad, S. W. (2017). Sejarah Islam di Tanah Jawa mulai dari masuk hingga 

perkembangannya. Araska. 

Aini, N. N., Nurfaridah, D., & Shofiana, A. (2024). Makna tradisi yasinan pada acara Maulid 

Al-Mahmud: Kajian living di Pondok Pesantren Salafiyah, Grogol, Blotongan, 

Salatiga. Tafakkur, 5(1), 1–11. https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i1.278 

Danarta. (2024, June 13). Yasinan: Tradisi keagamaan untuk pendekatan sosial. Kalurahan 

Tepus. https://desatepus.gunungkidulkab.go.id/ 

Eko, M. F., Al-Mumtaza, D. H., & Panggabean, Y. P. (2024). Konstruksi sosial tradisi Sekaten 

Surakarta dalam perspektif teori tafsir sosial. Tuturan, 2(3), 151–159. 

https://doi.org/10.47861/tuturan.v2i3.1079 

Febriani, N. L., Syarifah, A., & Mubin, N. (2025). Tradisi yasinan terhadap pembentukan 

kearifan lokal dalam perspektif Ahlusunnah Wal Jama’ah (Aswaja). Jurnal Media 

Akademik, 3(6), 1–10. https://doi.org/10.62281/v3i6.2063 

Geertz, C. (2017). Local knowledge. Basic Books. 

Ghaury, Y. M., Rispawati, Basariah, & Kurniawansyah, E. (2025). Forum yasinan (pelayanan 

setara inklusif andalan) sebagai model inovasi pelayanan publik berbasis kearifan lokal 

di Kabupaten Sumbawa Barat. International Journal of Education Development 

Research (IJEDR), 3(2), 963–984. https://doi.org/10.57235/ijedr.v3i2.6034 

Jannah, C., & Darim, A. (2025). Humanist-based Islamic religious education learning in 

developing social and spiritual attitudes at SDN Wangkalwetan Kejayan Pasuruan. 

JICN, 2(4), 7051–7062. https://jicnusantara.com/index.php/jicn/article/view/4928 

Jubaedah, S. (2024). Nilai-nilai pendidikan dalam tradisi yasinan dan air sebagai sarana 

penyembuhan pada masyarakat Kampung Lebakwangi Ciamis. Attractive: Innovative 

Education Journal, 6(1), 732–741. https://doi.org/10.51278/aj.v6i1.1361 

Jumsir, A., Zamri, Rizal, M., & Sudarmin. (2025). Kecerdasan spiritual dan peran PAI dalam 

meningkatkan kualitas kehidupan siswa. Sulawesi Tenggara Educational Journal, 5(1), 

358–366. https://doi.org/10.54297/seduj.v5i1.1119 

Kholil, M. (2024). Menanam karakter religius melalui tradisi membaca Surat Yasin: 

Pendekatan living Qur’an di Madrasah Dharmaniyah. Graduasi, 1(1), 131–138. 

https://doi.org/10.33650/graduasi.v1i1.8254 

https://doi.org/10.24260/jpeg.v1i1
https://doi.org/10.30863/didaktika.v15i2.61
https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i1.278
https://desatepus.gunungkidulkab.go.id/
https://doi.org/10.47861/tuturan.v2i3.1079
https://doi.org/10.62281/v3i6.2063
https://doi.org/10.57235/ijedr.v3i2.6034
https://jicnusantara.com/index.php/jicn/article/view/4928
https://doi.org/10.51278/aj.v6i1.1361
https://doi.org/10.54297/seduj.v5i1.1119
https://doi.org/10.33650/graduasi.v1i1.8254


 
 
 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 571-587 
 

Maisha, A., Arisya, C. M., & Marwan, S. (2024). Kegiatan rutin yasinan untuk meningkatkan 

interaksi sosial masyarakat di Jorong Koto Nan Tuo, Barulak. Archive, 4(1), 188–195. 

https://doi.org/10.55506/arch.v4i1.149 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Mustofa, M. B., Iqbal, R., Budianto, A., & Hidayat, N. (2022). Integration of religious literacy 

traditions (yasinan) in the creation of a culture of community harmony. NJILS, 5(1), 

51–59. https://doi.org/10.30999/n-jils.v5i1.2002 

Muttaqin, Z. (2020). Sistem sosial budaya Indonesia. Universitas Serang Raya. 

Nurjaman, & Alif, M. (2025). Empati dalam perspektif hadis. Reflection: Islamic Education 

Journal, 2(3), 97–108. https://doi.org/10.61132/reflection.v2i3.1118 

Pangeran, G. B., Zumaro, A., & Khusnadin, M. H. (2025). Pendidikan sosial berbasis Islam: 

Pendekatan terpadu dalam membangun karakter dan persatuan masyarakat. Journal of 

Education Research, 6(1), 61–69. https://doi.org/10.37985/jer.v6i1.2177 

Pratistiningsih, D., Saputro, W., & Narimo, S. (2024). Kearifan lokal tradisi Yaa Qowiyyu di 

Jatinom Klaten. [Nama jurnal], 9(14), 120–131. 

Rizki, M., Ritonga, A. R., & Addin, R. M. (2025). Pengaruh pendidikan agama Islam terhadap 

pembentukan karakter peserta didik di sekolah dasar. Jurnal Arjuna, 3(3), 11–24. 

https://doi.org/10.61132/arjuna.v3i3.1857 

Rozak, A. (2025, November 17). Wawancara tokoh masyarakat Dukuh Krasak dan Kecis 

tentang keadaan sosial, budaya, dan agama [Wawancara]. 

Salim, K. R. (2025, November 21). Wawancara tokoh agama Dukuh Krasak dan Kecis tentang 

tradisi yasinan [Wawancara]. 

Sartika, H., & Rizal, K. (2025). The role of Islamic religious education in forming students’ 

character and morals. In Proceeding International Seminar on Islamic Studies (Vol. 6, 

pp. 2183–2193). https://doi.org/10.3059/insis.v0i0 

Setiyowati, R., & Taufiq, T. T. (2024). Syncretism of tahlilan ritual in Islam and consolation 

worship in Protestant Christianity in the slametan tradition as a reflection of interfaith 

harmony. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 20(2), 111–120. 

https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.8840 

Sugiyono. (2022). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Sukmadinata, N. S. (2017). Metode penelitian pendidikan. Remaja Rosdakarya. 

Supinah. (2025, November 11). Wawancara tokoh masyarakat Dukuh Krasak dan Kecis 

tentang keadaan sosial, budaya, dan agama [Wawancara]. 

Supriyanto. (2018). Humanistic education in Abdurrahman Wahid’s thought. Edugama: Jurnal 

Kependidikan dan Sosial Keagamaan, 4(2), 21–32. 

https://doi.org/10.32923/edugama.v4i2.688 

Yeni, P., Hasan, S., & Jauhari, M. I. (2025). The role of village teachers in instilling Islamic 

educational values among the community in Ganjan Hamlet, Dendang Village, Kelapa 

District, West Bangka. Lenternal, 6(1), 20–28. 

https://doi.org/10.32923/lenternal.v6i1.5425 

 

https://doi.org/10.55506/arch.v4i1.149
https://doi.org/10.30999/n-jils.v5i1.2002
https://doi.org/10.61132/reflection.v2i3.1118
https://doi.org/10.37985/jer.v6i1.2177
https://doi.org/10.61132/arjuna.v3i3.1857
https://doi.org/10.3059/insis.v0i0
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.8840
https://doi.org/10.32923/edugama.v4i2.688
https://doi.org/10.32923/lenternal.v6i1.5425

