Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora
Volume 6, Nomor 1, Maret 2026

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

DOI: https://doi.org/10.55606 /khatulistiwa.v6i1.8471
Tersedia: https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa

Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

Yeremias Bardi'", Robertus Adi Sarjono Owon?, Desideratio Primus Naitili®
1-3pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Universitas Muhammadiyah Maumere, Indonesia
*Penulis Korespondensi: jeffjimy02@gmail.com?

Abstract. The Gren Mahe ceremony in Sikka Tana Ai is a traditional ritual that plays a crucial role in sustaining
rice cultivation while representing the spiritual, social, and ecological relationships of agrarian communities.
However, modernization and social change have posed challenges, leading to a decline in community
participation and a shift in the symbolic meanings embedded within the ritual. This study aims to analyze the
symbolic meanings and functions of the Gren Mahe ceremony in the context of local food preservation and to
examine its relevance amid contemporary sociocultural dynamics. The research employs a symbolic ethnographic
approach, consisting of three main stages: pre-research, field research, and post-research. Data collection
techniques include participant observation, in-depth interviews with traditional elders, farmers, and community
members, as well as documentation of the ritual. The data are analyzed using symbolic interpretation and
triangulation methods to ensure validity. The findings are expected to contribute academically to cultural
anthropology studies, provide strategic recommendations for food security policies based on local wisdom, and
produce a scientific article published in a nationally accredited journal. Thus, this research reinforces the position
of the Gren Mahe tradition as a cultural heritage that remains relevant for sustaining food security among the
Sikka Tana Ai community.

Keywords: Cultural Heritage; Food Security; Gren Mahe Ritual; Local Wisdom; Symbolic Meaning

Abstrak. Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai merupakan ritual adat yang memiliki peran penting dalam
menjaga keberlanjutan pangan padi sekaligus merepresentasikan hubungan spiritual, sosial, dan ekologis
masyarakat agraris. Namun, modernisasi dan perubahan sosial telah memunculkan tantangan berupa penurunan
partisipasi masyarakat serta pergeseran makna simbolik yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis makna simbolik dan fungsi upacara Gren Mahe dalam konteks pelestarian pangan lokal serta
menelaah relevansinya di tengah dinamika sosial budaya kontemporer. Metode yang digunakan adalah etnografi
simbolik dengan tahapan pra-penelitian, penelitian lapangan, dan pasca-penelitian. Teknik pengumpulan data
meliputi observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tetua adat, petani, dan masyarakat, serta
dokumentasi ritual. Analisis dilakukan melalui pendekatan interpretasi simbolik dan triangulasi sumber untuk
menjamin validitas temuan. Hasil penelitian diharapkan menghasilkan Kkontribusi akademik pada kajian
antropologi budaya, rekomendasi strategis bagi kebijakan ketahanan pangan berbasis kearifan lokal, serta
publikasi artikel ilmiah pada jurnal nasional bereputasi. Dengan demikian, penelitian ini berperan dalam
menguatkan posisi tradisi Gren Mahe sebagai warisan budaya yang relevan bagi keberlanjutan pangan masyarakat
Sikka Tana Ai.

Kata kunci: Kearifan Lokal; Ketahanan Pangan; Makna Simbolik; Ritual Gren Mahe; Warisan Budaya

1. LATAR BELAKANG

Upacara Gren Mahe merupakan salah satu ritual adat paling penting dalam kehidupan
masyarakat Tana Ai di Kabupaten Sikka, Flores, Nusa Tenggara Timur. Ritual ini dilaksanakan
setiap beberapa tahun sekali sebagai ungkapan syukur atas hasil panen padi, penghormatan
kepada leluhur, serta upaya menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan
spiritual. Dalam kosmologi Tana Ai, alam semesta dipersonifikasikan sebagai Ina Nian Tana

(1bu Bumi) dan Ama Lero Wulan (Bapa Matahari Bulan), yang menjadi sumber kehidupan dan

Naskah masuk: 14 September 2025; Revisi: 28 September 2025; Diterima: 12 Oktober 2025; Tersedia: 15 Oktober 2025


https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.8471
https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.8471
https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa
mailto:jeffjimy02@gmail.com

Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

kesuburan tanah. Oleh karena itu, Gren Mahe tidak hanya sekadar seremoni adat, melainkan
juga sebuah sistem simbolik yang menata hubungan manusia dengan kosmos.

Berdasarkan catatan harian penelitian lapangan pada bulan Juni 2025, ditemukan bahwa
Gren Mahe memiliki makna simbolik yang kompleks. Persembahan padi, sirih-pinang, dan
telur ayam dimaknai sebagai lambang kelimpahan serta pembersihan diri; sementara syair adat
yang dilantunkan oleh tetua adat berfungsi sebagai doa sekaligus medium komunikasi dengan
leluhur. Lebih jauh, Gren Mahe juga memperlihatkan fungsi ekologis yang signifikan, yakni
sebagai mekanisme tradisional untuk menjaga hutan Mahe yang menjadi sumber air dan
kesuburan tanah pertanian. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa budaya lokal tidak hanya
berfungsi dalam dimensi spiritual, tetapi juga sebagai sistem ekologis yang menopang
ketahanan pangan.

Namun demikian, modernisasi dan perubahan sosial telah membawa tantangan baru bagi
keberlanjutan Gren Mahe. Wawancara mendalam mengungkap bahwa partisipasi generasi
muda dalam upacara ini semakin menurun. Banyak pemuda lebih memilih bekerja di kota atau
terlibat dalam kegiatan keagamaan formal yang dianggap lebih praktis. Di sisi lain, biaya
penyelenggaraan yang tinggi—terutama untuk kurban hewan—mendorong beberapa keluarga
untuk menyederhanakan prosesi. Fenomena ini mencerminkan adanya transformasi budaya, di
mana tradisi lokal menghadapi tekanan dari globalisasi, modernisasi, dan kebutuhan ekonomi
rumah tangga.

Kajian terdahulu mengenai upacara Gren Mahe sebagian besar masih terbatas pada aspek
sejarah dan deskripsi ritual secara umum, misalnya melalui dokumentasi arsip budaya dan
laporan pemerintah daerah. Belum banyak penelitian yang secara mendalam menyoroti makna
simbolik Gren Mahe dalam kaitannya dengan pelestarian pangan lokal dan ketahanan ekologi.
Di sinilah letak kebaruan penelitian ini: mengkaji Gren Mahe sebagai praktik simbolik yang
bukan hanya menyimpan nilai religius dan kultural, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme
ekologis dalam menghadapi tantangan pangan dan perubahan iklim.

Penelitian ini juga memiliki pijakan kuat dari pengalaman riset sebelumnya. Yeremias
Bardi, sebagai penulis pertama, pernah melakukan penelitian berjudul Pemanfaatan Cerita
Rakyat sebagai Media Penguatan Literasi Bahasa Indonesia. Penelitian tersebut memberikan
wawasan bahwa warisan budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga
sebagai media edukasi yang efektif dalam memperkuat literasi masyarakat. Sementara itu,
Robertus Adi Sarjono Owon telah meneliti Analisis Bentuk, Makna, dan Fungsi Syair Adat
Huler Wair pada Acara Pernikahan di Desa Magepanda, Kabupaten Sikka serta Analisis

130 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

Fungsi dan Isi Syair Adat pada Upacara Pernikahan. Kedua kajian tersebut menegaskan
pentingnya tradisi lisan dalam mempertahankan identitas budaya, serta menunjukkan
bagaimana syair adat berperan menjaga nilai sosial, moral, dan spiritual komunitas.

Dengan fondasi ini, penelitian tentang Gren Mahe berupaya memperluas cakupan kajian
dari literasi budaya dan tradisi lisan menuju analisis simbolik dan ekologi budaya. Penelitian
ini bertujuan untuk menggali makna simbolik yang terkandung dalam setiap elemen Gren
Mahe serta memahami perannya dalam kehidupan masyarakat Tana Ai, khususnya dalam
pelestarian pangan padi. Selain itu, penelitian ini juga ingin menelusuri bagaimana masyarakat
beradaptasi terhadap perubahan sosial dan modernisasi, sekaligus mencari peluang revitalisasi

tradisi agar tetap relevan dengan kebutuhan zaman.

2. KAJIAN TEORITIS
Teori Interpretasi Budaya — Clifford Geertz

Clifford Geertz (1973) memperkenalkan teori interpretasi budaya yang menekankan
bahwa budaya adalah sistem makna yang diekspresikan melalui simbol. Bagi Geertz, budaya
harus dipahami dengan thick description, yakni penafsiran mendalam terhadap tindakan sosial.
Dalam konteks Gren Mabhe, teori ini sangat relevan karena setiap elemen ritual memiliki makna
yang melampaui bentuk lahiriah. Padi, misalnya, bukan sekadar hasil pertanian, melainkan
simbol kehidupan dan kesuburan yang menjadi pusat penghormatan. Syair adat yang
dilantunkan tetua adat tidak sekadar nyanyian, tetapi merupakan teks budaya yang menyimpan
doa, sejarah leluhur, dan pedoman moral masyarakat. Dengan lensa Geertz, penelitian ini
menafsirkan Gren Mahe sebagai teks simbolik yang mengatur hubungan manusia dengan alam
dan leluhur.
Antropologi Simbolik — Victor Turner & Clifford Geertz

Victor Turner (1967) menegaskan bahwa simbol adalah “unit terkecil dari ritual” yang
memuat makna sosial dan spiritual. la menekankan pentingnya simbol dalam rites of passage
dan solidaritas komunitas. Dalam Gren Mahe, sesaji berupa sirih-pinang, telur ayam, dan padi
bukanlah benda biasa, melainkan simbol yang menyampaikan doa kolektif masyarakat.
Clifford Geertz menambahkan bahwa simbol dalam ritual dapat dibaca sebagai teks budaya.
Dengan demikian, antropologi simbolik memberi dasar bahwa Gren Mahe adalah ruang
interpretasi budaya di mana masyarakat Tana Ai mengekspresikan keyakinan, solidaritas, dan

kearifan ekologisnya.



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

Semiotika Budaya — Ferdinand de Saussure & Charles Sanders Peirce

Semiotika, menurut Ferdinand de Saussure (1916), terdiri dari penanda (signifier) dan
petanda (signified), sedangkan Charles Sanders Peirce (1931) membagi tanda menjadi ikon,
indeks, dan simbol. Dalam Gren Mahe, padi berfungsi sebagai simbol (signifier) yang
ditafsirkan sebagai kesuburan, kehidupan, dan anugerah leluhur (signified). Syair adat
berfungsi sebagai indeks yang menghubungkan masa kini dengan sejarah dan kosmologi Tana
Ai. Tarian ritual adalah ikon yang menirukan kebersamaan dan solidaritas. Dengan semiotika
budaya, simbol-simbol Gren Mahe dapat dipahami secara lebih mendalam, mengungkap
struktur makna yang membentuk kehidupan sosial masyarakat Tana Ai.
Teori Ritual Agraris — Bronislaw Malinowski & James Frazer

Bronislaw Malinowski (1922) menekankan bahwa ritual berfungsi memenuhi kebutuhan
dasar manusia, termasuk kebutuhan akan rasa aman dalam menghadapi ketidakpastian. James
Frazer (1890) dalam The Golden Bough menekankan fungsi magis-ritual dalam menjamin
kesuburan tanah dan keberhasilan panen. Upacara Gren Mahe sejalan dengan pandangan ini:
ia dijalankan untuk memastikan siklus pertanian tetap berjalan, panen padi melimpah, dan
tanah tetap subur. Hal ini juga terlihat pada ritual agraris lain di Nusantara, seperti Loka Po’o
di Sikka dan Kebo-Keboan di Banyuwangi, yang berfungsi menjaga kesuburan tanah dan
solidaritas petani. Dengan teori ritual agraris, Gren Mahe dapat dipahami sebagai sistem
ekologi tradisional yang berfungsi melestarikan pangan.
Ekologi Budaya — Julian Steward

Julian Steward (1955) memperkenalkan ekologi budaya, yang memandang budaya
sebagai adaptasi terhadap lingkungan alam. Masyarakat membentuk aturan, simbol, dan
praktik untuk mempertahankan keberlangsungan hidup di ekosistem tertentu. Dalam Gren
Mahe, ekologi budaya tercermin dari penghormatan terhadap hutan Mahe yang dianggap
sakral. Hutan ini tidak hanya menjadi lokasi ritual, tetapi juga sumber air yang menjaga
kesuburan sawah. Dengan menjadikan hutan sebagai kawasan sakral, masyarakat Tana Ai
secara tidak langsung melindungi ekosistemnya. Ini menunjukkan bahwa Gren Mahe adalah
strategi konservasi tradisional yang menjaga ketahanan pangan berbasis ekologi lokal.
Teori Solidaritas Sosial — Emile Durkheim

Emile Durkheim (1912) dalam The Elementary Forms of Religious Life menekankan
bahwa ritual memperkuat kohesi sosial dan menciptakan solidaritas kolektif. Gren Mahe
merupakan momen di mana masyarakat Tana Ai berkumpul: tetua adat, petani, pemuda, hingga

anak-anak. Semua berpartisipasi dalam peran masing-masing, mulai dari mempersiapkan sesaji

132 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

hingga melantunkan syair. Solidaritas ini adalah bentuk “solidaritas mekanik™ yang lahir dari
kesamaan tradisi dan kepercayaan. Walaupun modernisasi menyebabkan sebagian pemuda
berkurang partisipasinya, Gren Mahe tetap berfungsi sebagai perekat sosial yang meneguhkan
identitas kolektif masyarakat Tana Ai.

Teori Kearifan Lokal — Heryanto & Geertz (adaptasi)

Konsep kearifan lokal (local wisdom) banyak dikembangkan oleh para antropolog
Indonesia (misalnya Heryanto, 2009), yang menekankan bahwa pengetahuan tradisional adalah
strategi adaptif menghadapi tantangan alam dan sosial. Clifford Geertz juga menyinggung
bahwa kearifan lokal mencerminkan adaptasi manusia terhadap lingkungan. Gren Mahe adalah
wujud kearifan lokal: ia mengatur tata cara bertani, menjaga hubungan manusia—alam, dan
memastikan distribusi pangan. Melalui ritual ini, masyarakat menginternalisasi nilai-nilai
konservasi dan kebersamaan tanpa instruksi formal dari negara. Dengan demikian, Gren Mahe
adalah manifestasi kearifan lokal yang relevan hingga kini.

Teori Perubahan Sosial — William F. Ogburn & Samuel P. Huntington

William F. Ogburn (1922) memperkenalkan konsep cultural lag, yaitu keterlambatan
budaya dalam menyesuaikan diri dengan perubahan sosial. Samuel P. Huntington (1968)
menekankan dinamika sosial sebagai akibat interaksi politik, ekonomi, dan budaya. Gren Mahe
kini menghadapi tantangan perubahan sosial: migrasi pemuda ke kota, dominasi pendidikan
formal, serta biaya tinggi dalam pelaksanaan ritual. Catatan wawancara menunjukkan sebagian
tetua adat khawatir tradisi ini akan pudar, sementara sebagian masyarakat percaya Gren Mahe
bisa direvitalisasi dalam bentuk yang lebih sederhana. Teori perubahan sosial membantu
memahami dinamika transformasi Gren Mahe di era modernisasi.

Teori Identitas Budaya — Stuart Hall

Stuart Hall (1990) menyatakan bahwa identitas budaya tidak statis, melainkan dibentuk
melalui praktik simbolik dan diskursif. Identitas muncul dari proses representasi dan negosiasi.
Dalam Gren Mahe, simbol pakaian adat, syair, dan tarian berfungsi memperkuat identitas
masyarakat Tana Ai sebagai komunitas agraris yang religius dan berakar pada tradisi leluhur.
Di tengah globalisasi, ritual ini menjadi simbol kebanggaan kolektif yang membedakan
masyarakat Tana Ai dari kelompok lain. Dengan teori identitas budaya, Gren Mahe dipahami
bukan hanya sebagai warisan leluhur, tetapi juga sebagai konstruksi identitas kontemporer.
Teori Ketahanan Pangan Berbasis Budaya — Amartya Sen & Miguel Altieri

Amartya Sen (1981) dalam Poverty and Famines menekankan bahwa ketahanan pangan

bukan hanya soal produksi, tetapi juga distribusi dan akses. Miguel Altieri (1995) menekankan



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

pentingnya agroekologi berbasis tradisi lokal dalam menjaga keberlanjutan pangan. Gren Mahe
mencerminkan kedua pandangan ini: padi tidak hanya diproduksi, tetapi juga dimaknai secara
spiritual sebagai simbol kehidupan. Dengan menjadikan pangan sebagai bagian dari ritual
sakral, masyarakat Tana Ai mengamankan sistem pangan mereka dari ancaman eksternal.
Ritual ini menunjukkan bahwa ketahanan pangan tidak bisa dilepaskan dari budaya dan

kearifan lokal.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi simbolik
dalam kerangka antropologi simbolik. Desain penelitian bersifat deskriptif-interpretatif,
bertujuan menafsirkan makna simbol dan fungsi sosial-ekologis Upacara Gren Mahe. Populasi
penelitian mencakup seluruh pihak yang terlibat dalam ritual Gren Mahe. Sampel ditentukan
secara purposive, meliputi 1 tetua adat sebagai pemangku otoritas ritual, 5 petani padi sebagai
pelaksana utama tradisi agraris, dan 4 masyarakat umum yang turut serta dalam prosesi.
Teknik pengumpulan data
a. Observasi partisipatif, mencatat langsung jalannya upacara dan partisipasi masyarakat.
b. Wawancara mendalam dengan tetua adat, petani, dan masyarakat untuk menggali

pemahaman simbolik dan pengalaman personal.
c. Dokumentasi visual, berupa foto dan video, serta catatan lapangan.
d. Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara, lembar observasi, dan format
dokumentasi.

Analisis data

Dilakukan secara tematik dan semiotik dengan mengidentifikasi simbol-simbol ritual,
menafsirkan makna, serta menghubungkannya dengan konteks sosial dan ekologis. Teori
Clifford Geertz digunakan sebagai pisau analisis untuk menafsirkan simbol sebagai sistem
makna yang menata kehidupan masyarakat. VValidasi data diperoleh melalui triangulasi metode,
triangulasi sumber, serta member checking dengan informan kunci.
Model penelitian

Merumuskan hubungan: simbol — makna — fungsi — dampak. Simbol (sesaji, syair
adat, padi, nyiru) dimaknai oleh masyarakat, lalu berfungsi mengatur harmoni sosial-ekologis,
yang pada gilirannya berdampak pada pelestarian pangan padi serta kesinambungan identitas
budaya.

134 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Berdasarkan catatan harian wawancara mendalam dan observasi partisipatif pada bulan
Juni 2025 di Desa Tana Ai, Kecamatan Waiblama, Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur,
berikut adalah analisis mendalam mengenai makna simbolik dan fungsi pelestarian pangan padi
dalam upacara Gren Mahe. Data diperoleh dari wawancara mendalam, observasi partisipatif,
dan dokumentasi visual, dengan pendekatan hermeneutika simbolik untuk interpretasi makna
spiritual dan ekologi budaya.

Tetua Adat Responden 1 (Tokoh Adat di Lepo/Rumah Adat, Fokus pada Persiapan Ritual
Kecil)

Tetua adat memulai penuturannya dengan menyebut bahwa Gren Mahe adalah “wai
tana, lero wulan wa’in” — pusat air, tanah, bulan, dan matahari. la menekankan bahwa
seluruh rangkaian upacara adalah perwujudan hubungan manusia dengan leluhur (ina ama lelu)
dan dengan alam semesta (ina nian tana, ama lero wulan). Bagi masyarakat Tana Ai, Gren
Mahe bukan hanya seremoni, melainkan jalan hidup (jalan nora mori) yang menjaga
keseimbangan.

a. Padi (Wai Wair)

Menurut tetua adat, “wai wair ina tana, ama lero, pu’an ata mai wai.”
Artinya: Padi adalah ibu tanah dan bapak langit, sumber air dan kehidupan manusia.
Padi dipandang sebagai “anak kandung bumi” (ana ina tana). Saat padi dipersembahkan dalam
Gren Mahe, masyarakat percaya bahwa roh leluhur hadir untuk memberkati tanaman. Fungsi
simboliknya adalah penjamin pangan dan kesuburan tanah. Tetua adat menambahkan:
“Ka’e wair, ana ata lopa boan. Ka'e wair, ana ata mai lopa reta.”
Artinya: Tanpa padi, manusia tidak akan hidup. Dengan padi, manusia memperoleh kehidupan
baru. Ini menunjukkan betapa padi tidak hanya bernilai ekonomi, tetapi juga religius dan
kosmologis.

b. Sirih-Pinang (Bue-Kaju)

Dalam upacara, sirih-pinang menjadi persembahan wajib. Tetua adat berkata: “Bue lela,
kaju lela, ata wai tuan, ata no’a.” Artinya: Sirih-pinang adalah ikatan lidah dan penguat hati,
manusia saling mengikat janji. Simbol ini berfungsi membina solidaritas sosial. Sirih-pinang
adalah tanda persaudaraan, sekaligus sarana menyatukan komunitas yang hadir dalam Gren

Mahe. la menambahkan: “Bue kaju mai reta, ata nai reta, nora wai wair.” Artinya: Dengan



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

sirih-pinang, manusia bersatu dalam janji, bersama dengan padi. Dengan demikian, sirih-
pinang tidak berdiri sendiri, melainkan menyertai padi sebagai simbol kesatuan komunitas.
c. Telur Ayam (Titi Manu)

Tetua adat menyampaikan bahwa telur ayam adalah simbol kehidupan baru: “Titi manu
pu’an ana, pu’an reta, tanda mure lopo.” Artinya: Telur ayam adalah pusat kehidupan,
lambang awal kelahiran, tanda kesuburan. Simbol ini dimaknai sebagai doa agar masyarakat
tetap memiliki keturunan dan tanah tetap subur. la menegaskan: “Ana wai mai reta, ana titi
manu mai reta.” Artinya: Seperti air memberi kehidupan, telur ayam memberi harapan akan
kehidupan baru.

d. Syair Adat (Weling Tana)

Syair adat menempati posisi penting dalam Gren Mahe. Tetua adat berkata: “Weling
tana, weling ina ama, lopa reta mai ata.” Artinya: Syair adat adalah doa kepada leluhur,
sebagai penghubung dengan manusia. Syair diucapkan bukan hanya untuk memanggil roh
leluhur, tetapi juga sebagai media transmisi nilai-nilai moral dan kosmologis. Tetua adat
menjelaskan bahwa dalam syair terdapat metafora alam: “wai tana mai reta, lero wulan mai
reta” — air dan tanah membawa kehidupan, matahari dan bulan membawa cahaya. Melalui
metafora ini, masyarakat diajarkan bahwa ketahanan pangan hanya bisa dicapai dengan
menjaga keseimbangan antara manusia dan alam.

e. Doa dan Sesaji (Habi Nio)

Selain padi, sirih-pinang, dan telur, sesaji lain berupa ayam, beras, serta tuak lokal (moke)
juga dihadirkan. Tetua adat mengatakan: “Habi nio mai ina ama, tanda ata mai reta nora
mori.” Artinya: Persembahan sesaji adalah tanda penghormatan bagi leluhur, simbol
kehadiran manusia yang masih hidup. Fungsi simboliknya adalah sebagai jembatan
komunikasi spiritual antara manusia, leluhur, dan alam semesta.

f. Analisis Simbolik

Dari seluruh simbol yang dijelaskan tetua adat, terlihat bahwa: Makna simbolik: Padi =
sumber kehidupan, Sirih-Pinang = solidaritas, Telur Ayam = kesuburan, Syair Adat = doa
kosmologis, Sesaji = jembatan spiritual. Fungsi simbolik: menjaga pangan padi, memperkuat
ikatan sosial, memastikan kesuburan, mentransmisikan nilai leluhur, serta menjaga
keharmonisan kosmos. etua adat menutup penjelasannya dengan ungkapan: “Ina tana mai wai,
ama lero mai reta, ata mai pu’an. Gren Mahe tanda mai reta.” Artinya: lbu tanah memberi
air, bapak langit memberi cahaya, manusia membawa pusat kehidupan. Gren Mahe adalah
tanda kehidupan itu sendiri

136 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

Makna simbolik Gren Mahe terletak pada integrasi kosmologi lokal dengan ajaran
Katolik, di mana hutan Mahe menjadi metafor perdamaian dan keseimbangan ekologi.
Hermeneutika simbolik menginterpretasikan padi sebagai simbol kehidupan yang
menghubungkan manusia, leluhur, dan alam, dengan pohon beringin di Bukit Natar Nuhu
sebagai penanda sakralitas ritual. Fungsi pelestarian pangan padi sangat jelas: larangan
penebangan hutan menjaga kesuburan tanah, doa leluhur memastikan musim tanam yang baik,
dan adaptasi terhadap hujan deras dengan doa tambahan membantu keselamatan panen. Ritual
ini memperkuat ketahanan pangan lokal dengan mendorong praktik pertanian berkelanjutan,
meskipun tantangan ekonomi seperti kenaikan biaya hewan kurban mendorong perlunya
revitalisasi.

Petani Responden 1 (Fokus Persiapan Tanam Padi, Observasi 10 Juni)

Hasil: Responden, seorang petani tua, menggambarkan proses tanam padi yang diawali
dengan doa leluhur di sawah, di mana padi dianggap sebagai "darah bumi” yang menjadi
sumber kehidupan masyarakat. Partisipasi campur antara petani tua yang mengucap doa dan
petani muda yang membantu alat menunjukkan tradisi yang masih lestari, dengan diskusi
adaptasi terhadap hujan deras mencerminkan kesadaran akan perubahan iklim. Pembahasan:
Makna simbolik padi sebagai "darah bumi" mencerminkan hubungan spiritual yang erat antara
manusia dan alam, dengan doa leluhur berfungsi sebagai penghubung kosmik untuk
keselamatan panen. Pendekatan hermeneutik menafsirkan ritual ini sebagai bentuk
penghormatan yang menjaga harmoni ekologi. Fungsi pelestarian pangan padi terlihat pada
larangan eksploitasi hutan Mahe yang mendukung kesuburan tanah, serta doa tambahan yang
membantu adaptasi terhadap musim hujan untuk menjaga produktivitas. Kolaborasi
antargenerasi menjadi kunci untuk melestarikan fungsi ini di tengah tantangan modern.
Petani Responden 2 (Fokus Pembacaan Syair di Woga, Observasi 15 Juni)

Hasil: Responden, petani yang hadir saat pembacaan syair di Woga, mencatat bahwa
syair tentang keseimbangan langit-bumi membangkitkan emosi syukur di kalangan warga,
meskipun generasi muda lebih tertarik mengabadikan momen untuk media sosial. Tokoh adat
sebagai pemangku memimpin prosesi dengan penuh kekhusyukan. Pembahasan: Makna
simbolik terletak pada syair adat sebagai doa penghubung leluhur, dengan kiasan alam seperti
langit-bumi mencerminkan kosmologi Tana Ai yang kaya. Interpretasi hermeneutik
menunjukkan ritual ini sebagai simbol harmoni spiritual yang mempertahankan identitas
budaya. Fungsi pelestarian pangan padi tercermin dalam doa yang mendukung siklus tanam,

melarang penebangan hutan untuk menjaga ekosistem pertanian. Ketertarikan muda pada



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

media sosial dapat dimanfaatkan untuk dokumentasi digital, meningkatkan kesadaran dan
partisipasi dalam ketahanan pangan.
Petani Responden 3 (Fokus FGD tentang Panen, Observasi 25 Juni)

Hasil: Responden, salah satu petani dalam FGD, menghubungkan Gren Mahe dengan
hasil panen yang membaik pasca-ritual, dengan saran untuk mengurangi hewan kurban demi
efisiensi ekonomi. Mayoritas petani setuju bahwa ritual memiliki pengaruh positif pada
produktivitas padi. Pembahasan: Simbolik, persembahan hewan kurban melambangkan
keberanian dan pembersihan dosa, sementara padi tetap menjadi inti spiritual agraris.
Pendekatan hermeneutik menginterpretasikan ritual sebagai penguatan ikatan komunitas
dengan alam untuk mencapai kelimpahan. Fungsi pelestarian padi terlihat pada larangan
eksploitasi lingkungan dan doa musiman yang menyesuaikan perubahan iklim, meskipun
kenaikan biaya kurban mendorong adaptasi ekonomi. Revitalisasi melalui penyederhanaan
ritual dapat memastikan fungsi ini tetap berjalan secara berkelanjutan.

Masyarakat Responden 1 (Generasi Muda, Fokus Pengalaman Sejak Kecil)

Hasil: Responden, seorang pemuda, mengenang cerita syukur panen dari Gren Mahe
sejak kecil, namun merasa bosan karena durasinya yang panjang. Pengalaman emosional ini
tetap membekas sebagai bagian dari pewarisan budaya. Pembahasan: Makna simbolik terletak
pada memori emosional syukur panen, dengan padi sebagai simbol kelestarian alam yang
diwariskan leluhur. Pendekatan hermeneutik menunjukkan transformasi persepsi generasi
muda yang melihat ritual sebagai warisan berharga namun kurang menarik secara modern.
Fungsi pelestarian padi dapat dipertahankan melalui integrasi pendidikan formal, mengatasi
kebosanan dengan pendekatan interaktif untuk mendukung ketahanan pangan dan melestarikan
tradisi agraris.

Masyarakat Responden 2 (Generasi Muda, Fokus Makna Simbol Padi dan Hutan)

Hasil: Responden mengakui simbol padi dan hutan Mahe sebagai representasi kelestarian
alam, namun mengaku kurang memahami bahasa kuno dalam syair adat akibat pengaruh era
digital. Pembahasan: Simbolik, padi dan hutan Mahe mencerminkan hubungan spiritual
agraris, diinterpretasikan hermeneutik sebagai metafor perdamaian yang terancam oleh
modernisasi. Fungsi pelestarian padi bergantung pada edukasi bahasa kuno dan dokumentasi
digital, memastikan larangan penebangan hutan tetap dihormati untuk menjaga ekosistem

pertanian. Upaya ini dapat memperkuat kesadaran generasi muda terhadap ketahanan pangan.

138 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

Masyarakat Responden 3 (Generasi Muda, Fokus Media Sosial untuk Revitalisasi)

Hasil: Responden menyarankan penggunaan video untuk mengajak generasi muda ikut
Gren Mahe, melihat potensi media sosial sebagai alat adaptasi ritual di era modern.
Pembahasan: Makna simbolik bertransformasi menjadi representasi modern melalui media
digital, di mana padi tetap menjadi simbol kelimpahan. Pendekatan hermeneutik menafsirkan
ini sebagai penghubung baru dengan leluhur. Fungsi pelestarian padi dapat diperkuat dengan
meningkatkan partisipasi muda, mendukung doa musiman dan larangan eksploitasi hutan
melalui platform visual yang menarik dan relevan dengan gaya hidup kontemporer.
Masyarakat Responden 4 (Generasi Muda, Fokus Harapan 5 Tahun Mendatang)

Hasil: Responden berharap Gren Mahe menjadi festival wisata budaya dalam lima tahun
ke depan, menggabungkan tradisi dengan ekonomi modern untuk menarik perhatian generasi
muda. Pembahasan: Simbolik, festival mencerminkan transformasi perdamaian modern,
dengan padi sebagai inti spiritual yang diadaptasi ke konteks kontemporer. Fungsi pelestarian
padi dapat dipertahankan melalui wisata yang mendidik, mendorong larangan penebangan
hutan dan doa untuk ketahanan pangan, sekaligus mengatasi tantangan ekonomi dengan
pendekatan yang berkelanjutan.

Pembahasan

Berdasarkan dokumen "Catatan Harian Wawancara yang Mendalam Data Penelitian -
Bulan Juni 2025" yang disusun oleh tim peneliti Yeremias Bardi, M.Pd, Robertus Adi Sarjono
Owon, M.Pd, dan Des Naitili (Mahasiswa) pada tanggal 30 Juni 2025 di Desa Tana Ai,
Kecamatan Waiblama, Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur, pembahasan ini menganalisis
makna simbolik dan fungsi pelestarian pangan padi dalam upacara Gren Mahe. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan generasi muda (sebagai kelanjutan dari
tahap pra-penelitian Mei 2025), observasi partisipatif, dan dokumentasi visual selama periode
1-30 Juni 2025. Pendekatan hermeneutika simbolik digunakan untuk menginterpretasikan
narasi sejarah, simbolisme, dan transformasi ritual di tengah modernisasi, dengan fokus pada
hubungan spiritual agraris-spiritual antara masyarakat Tana Ai dan alam (Ina Nian Tana - lbu
Bumi dan Ama Lero Wulan - Bapa Matahari Bulan).

Makna Simbolik Upacara Gren Mahe

Upacara Gren Mahe, yang dilaksanakan setiap lima tahun di hutan rimbun Mahe,
mencerminkan simbolisme mendalam sebagai ritual ucapan syukur dan penghormatan kepada
leluhur. Simbol padi dianggap sebagai darah bumi, mewakili kelimpahan dan hubungan

agraris-spiritual yang menjadi inti kehidupan masyarakat. Persembahan beras, sirih-pinang,



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

dan telur ayam melambangkan pembersihan dosa dan harapan keselamatan panen, sementara
pembacaan syair adat dengan bahasa Tana Ai kuno—seperti "batu pecah jika perintah turun"—
menegaskan ketaatan kepada leluhur dan keseimbangan kosmik. Pohon beringin di Bukit Natar
Nuhu dan lokasi sakral hutan Mahe bertindak sebagai metafor perdamaian dan harmoni
ekologi, mengintegrasikan kosmologi lokal dengan ajaran Katolik melalui elemen eskatologis
seperti kematian, kebangkitan, dan surga-neraka. Transformasi budaya terlihat dalam
penurunan partisipasi generasi muda akibat migrasi dan pendidikan formal, namun ada upaya
integrasi dengan doa leluhur yang selaras dengan eskatologi Gereja.
Fungsi Pelestarian Pangan Padi

Fungsi pelestarian pangan padi dalam Gren Mahe sangat signifikan, terutama melalui
larangan penebangan hutan yang menjaga kesuburan tanah dan ekosistem pertanian. Ritual ini
mendukung keberlanjutan padi dengan doa leluhur yang diucapkan sebelum tanam, diyakini
memastikan musim tanam yang baik dan meningkatkan hasil panen. Adaptasi terhadap
perubahan iklim, seperti hujan deras yang terjadi selama lima hari di Juni, ditangani dengan
doa tambahan untuk keselamatan, mencerminkan fleksibilitas ritual dalam menjaga ketahanan
pangan lokal. Observasi partisipatif menunjukkan peran petani tua dalam memimpin doa,
sementara petani muda membantu secara fisik, menandakan kolaborasi antargenerasi.
Tantangan ekonomi, seperti kenaikan biaya hewan kurban, mendorong penyederhanaan ritual,
dengan saran untuk mengintegrasikan kebijakan pangan nasional sebagai revitalisasi.
Analisis Generasi Muda (Berdasarkan Wawancara Mendalam dengan 10 Responden)

Wawancara mendalam dengan generasi muda mengungkapkan pengalaman emosional
sejak kecil, seperti cerita syukur panen, meskipun banyak yang merasa bosan karena durasi
ritual yang panjang. Simbol padi dan hutan Mahe dianggap mewakili kelestarian alam, namun
pemahaman bahasa kuno menurun akibat pengaruh era digital. Saran penggunaan media sosial,
seperti video TikTok, menunjukkan potensi adaptasi untuk mengajak generasi muda ikut serta,
dengan harapan ritual dapat diubah menjadi festival wisata budaya dalam lima tahun ke depan.
Pendekatan ini mencerminkan transformasi simbolik dari penghormatan leluhur tradisional ke
representasi modern, sekaligus mendukung fungsi pelestarian padi melalui peningkatan
kesadaran dan partisipasi. Tantangan utama adalah pengaruh pendidikan formal yang

mengurangi minat, meskipun ada peluang integrasi di sekolah untuk pewarisan tradisi agraris.

140 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

Observasi Partisipatif dan Dokumentasi

Observasi partisipatif pada persiapan tanam padi (10 Juni) menunjukkan doa leluhur
sebagai simbol "darah bumi," dengan diskusi adaptasi hujan menandakan kesadaran ekologi.
Pembacaan syair di Woga (15 Juni) menghidupkan emosi syukur, meskipun generasi muda
lebih fokus mengabadikan momen untuk media sosial. FGD dengan petani (25 Juni)
menghubungkan ritual dengan hasil panen, dengan saran mengurangi hewan kurban untuk
efisiensi ekonomi. Dokumentasi visual, termasuk foto lokasi Mahe, video prosesi doa,
mendukung analisis simbolik dan publikasi jurnal, dengan etika terjaga melalui izin dan
kerahasiaan identitas.
Tantangan dan Rekomendasi

Tantangan utama meliputi musim hujan yang menghambat akses, tekanan agama resmi,
dan biaya ekonomi yang meningkat. Namun, ini juga memberikan wawasan adaptasi ritual
terhadap perubahan iklim. Rekomendasi meliputi dokumentasi digital, pelibatan sekolah, dan
festival budaya untuk revitalisasi, sejalan dengan rencana analisis mendalam dan draft artikel
untuk Khatulistiwa Jurnal (target TKT 2) pada Juli 2025, pembahasan ini disusun berdasarkan
data yang telah dikumpulkan, dengan penekanan pada makna simbolik yang kaya dan fungsi
praktis Gren Mahe dalam konteks ekologi dan sosial masyarakat Tana Ai.

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Upacara Gren Mahe di Tana Ai merupakan warisan budaya yang sarat simbol dan
memiliki fungsi penting dalam menjaga keseimbangan manusia, alam, dan spiritualitas.
Simbol-simbol seperti padi, sirih-pinang, telur, dan syair adat berfungsi sebagai sarana
komunikasi dengan leluhur sekaligus mekanisme ekologis untuk melestarikan pangan padi.
Selain memperkuat identitas dan solidaritas sosial, upacara ini juga menjaga keberlanjutan
hutan serta kesuburan tanah. Meski menghadapi tantangan modernisasi dan menurunnya
partisipasi generasi muda, Gren Mahe tetap dipertahankan dengan berbagai adaptasi.

Saran dalam penelitian ini yakni untuk pelestarian budaya, pemerintah daerah dan
lembaga adat perlu bekerja sama mendukung penyelenggaraan Gren Mahe agar tidak hilang
ditelan modernisasi. Bagi pendidikan generasi muda, tradisi ini perlu diperkenalkan melalui
sekolah dan kegiatan budaya untuk meningkatkan partisipasi anak muda. Sedangkan untuk
dukungan ekonomi dan ekologi, ritual sebaiknya diintegrasikan dengan program ketahanan
pangan dan pelestarian lingkungan, sehingga memberi manfaat praktis sekaligus menjaga nilai

budaya.



Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

UCAPAN TERIMA KASIH

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala rahmat, kesehatan,
dan kekuatan yang telah diberikan sehingga penelitian ini dapat terselesaikan dengan baik pada
bulan Juni 2025. Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada Kementerian
Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi (Kemdikbudristek) atas dukungan dan fasilitas
yang telah diberikan, sehingga kegiatan observasi dan pengumpulan data di Desa Tana Ai dapat
berjalan lancar.

Terima kasih juga kami sampaikan kepada Rektor Universitas Muhammadiyah Maumere
(UNIMOF), Bapak Erwin Prasetyo, S.T., M.Pd., serta Kepala Lembaga Penelitian,
Pengembangan, dan Pengabdian kepada Masyarakat (LP3M) Unimof atas izin, motivasi, dan
fasilitas yang diberikan kepada tim peneliti untuk melaksanakan penelitian ini dengan optimal.

Kami juga mengucapkan terima kasih kepada seluruh tim peneliti, yaitu Yeremias Bardi,
M.Pd (Ketua), Robertus Adi Sarjono Owon, M.Pd, dan Desideratio Primus Naitili (Mahasiswa),
yang telah bekerja keras dalam mengumpulkan data melalui wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan dokumentasi visual. Tak lupa, ucapan terima kasih kami haturkan kepada para
tetua adat yang telah berbagi pengetahuan dan narasi sejarah tentang upacara Gren Mahe, serta
kepada para petani dan masyarakat Desa Tana Ai yang telah dengan tulus berpartisipasi dan
mendukung proses penelitian ini. Kolaborasi dengan BPD Timu Tawa juga turut memperkaya
data dan memastikan pelaksanaan yang etis.

Semoga hasil penelitian ini dapat bermanfaat bagi pelestarian budaya dan ketahanan
pangan lokal. Ucapan ini disusun pada pukul 10:20 WITA, Sabtu, 27 September 2025, sebagai

wujud penghargaan atas kontribusi semua pihak yang terlibat.

DAFTAR REFERENSI

C. A. E. Peda, R. A. S. Owon, and M. E. D. Lering, “Analisis Bentuk, Makna, Dan Fungsi
Syair Adat Huler Wair Pada Acara Pernikaahan Di Desa Magepanda, Kabupaten
Sikka,” SENTRI J. Ris. Illm., wvol. 2, no. 9, pp. 3615-3626, 2023, doi:
https://doi.org/10.55681/sentri.v2i9.1510

D. Agustin, K. B. Prasetyo, and U. N. Semarang, “Makna tradisi nglarung ayam pada
perkawinan di masyarakat desa kalijambe, kecamatan bringin, kabupaten semarang,” vol.

7, no. 2, pp. 118-135, 2024, doi: https://doi.org/10.29408/sosedu.v7i2.25469

142 Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026


https://doi.org/10.55681/sentri.v2i9.1510
https://doi.org/10.29408/sosedu.v7i2.25469

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144

Gobang, Y. K. G. D., Iswenyo, N. E., Ronaldus, N., & Adrianus, N. (2022). Makna Nilai dan
Fungsi Sosial Ritual Adat Loka Po’o. Jurnal Representamen, 8(2), 94-111.
https://doi.org/10.30996/representamen.v8i2.7377

Hapidzin, R. 1., Masunah, J., Narawati, T., & Sunaryo, A. (2024). Symbolic Meaning and

Trisilas Values in the Bakti Purnamasari Traditional Ceremony. Mudra Jurnal Seni
Budaya, 39(2), 177-184. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2267
L. J. P. Tukan, “Makna Simbolis Dalam Upacara Adat Blatan Wi'l Tebon Suku Tana Ai Desa

Nebe, Kabupaten Sikka,” Semin. Nas. Teknol. Kearifan Lokal dan Pendidik. Transform.,
vol. 1, no. 1, pp. 139-146, 2024, doi: https://doi.org/10.12928/sntekad.v1i1.15707
Mujahidah, M. N. (2022). Peran Serta Masyarakat dalam Melestarikan Tradisi Mappadendang.
LaGeografia, 20(2), 373-384. https://doi.org/10.35580/lageografia.v20i3.34533

O. S. Sawa, R. A. S. Owon, and M. Lautama, “Analisis Fungsi dan Isi Syair Adat pada Upacara
Pernikahan,” J. Genes. Indones., vol. 2, no. 01, pp. 3544, 2023, doi:
https://doi.org/10.56741/jgi.v2i01.149

P. L. S. Isro’ Kurniawan Rahakbauw1, “Analisis Tantangan dan Strategi Ketahanan Pangan di
Indonesia,” AGRICA, vol. 18, no. 1, pp. 1-17, 2025, [Online]. Available:
https://ojs.uma.ac.id/index.php/agrica/article/view/11883/6179

Rizkia, N. F., & Siswanta. (2023). Meaning and Symbolic Culture of the Seedah Laut Tradition

in Karang Benda Village, Cilacap District. Satmata Journal of Historical Education
Studies, 1(2), 102-108. https://doi.org/10.61677/satmata.v1i2.131

Sefrizal, Y. A., Taufiqurahman, & Alfarizy, S. S. (2024). Analisis Pengaruh Ritual Adat Kebo-
Keboan terhadap Produktivitas Hasil Panen Padi. Innovative Journal of Social Science
Research, 4(4), 3806-3819. https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.13532

Wardani, E. Y. D. K. (2023). Akuntansi Belis dalam Adat Perkawinan Masyarakat Kabupaten
Sikka, NTT. Equilibrium: Jurnal llmiah Ekonomi Manajemen dan Akuntansi, 12(2),
208-217. http://dx.doi.org/10.35906/equili.v12i2.1543

Y. K. F. R. Maria Florida Ferando, Yeremias Bardi and P. N. P. S. D. B. Mayeli , Maria Mea

Rada, Maria Risanti Mude, “Pemanfaatan Cerita Rakyat sebagai Media Penguatan

Literasi Bahasa Indonesia,” Fonologi J. llmuan Bhs. dan Sastra Ingg., vol. 3, no. 1, pp.
301-316, 2025, doi: https://doi.org/10.61132/fonologi.v3il1.1486

Y. S. S. Yeremias Bardi, Anastasia Evarista Theresia Astita Bura, Maria Cetrih Angelsa

Nati, Weronika Kartika Weka, Sulaiman, ‘“Penerapan Metode Literasi dalam

Pembelajaran Bahasa Indonesia di SMA Negeri Restorasi Doreng,” Fonologi J.


https://doi.org/10.30996/representamen.v8i2.7377
https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2267
https://doi.org/10.35580/lageografia.v20i3.34533
https://doi.org/10.56741/jgi.v2i01.149
https://ojs.uma.ac.id/index.php/agrica/article/view/11883/6179
https://doi.org/10.61677/satmata.v1i2.131
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.13532
http://dx.doi.org/10.35906/equili.v12i2.1543
https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1486

Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan
Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai

Imuan Bhs. dan Sastra Ingg., vol. 3, no. 1, pp. 270-287, 2025, doi:
https://doi.org/10.61132/fonoloqi.v3i1.1483

Z. M. R. Amer Hudhaifah Hamzah, Victor B. Pangayan, “JAMPI MELAYU DALAM

MANUSKRIP TIB MSS2515: ISU PENULISAN DAN INTERPRETASI BUDAYA
BERAGAMA MASYARAKAT,” Gendang Alam, vol. 14, no. 2, pp. 43-62, 2024, doi:
https://doi.org/10.51200/ga.v14i2.5742

Z. T. Islamiyah, A. Rahayu, D. Disman, and L. A. Wibowo, “Organizational Culture,

144

University-Industry ~ Collaboration Strategies, and  Innovation Programs in
Universities: The Moderating Role of Government Funding,” Sosiohumaniora J. [lmu-
ilmu Sos. dan Hum., wvol. 26, no. 2, pp. 203-212, 2024, doi:
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v26i2.55042

Khatulistiwa — Volume 6, Nomor 1, Maret 2026


https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1483
https://doi.org/10.51200/ga.v14i2.5742

