
 

Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora 
Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
DOI: https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.8471 

Tersedia: https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa  

Naskah masuk: 14 September 2025; Revisi: 28 September 2025; Diterima: 12 Oktober 2025; Tersedia: 15 Oktober 2025 

 
  
 

 

 

Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 

 

Yeremias Bardi1*, Robertus Adi Sarjono Owon2, Desideratio Primus Naitili3 
1-3Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Universitas Muhammadiyah Maumere, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: jeffjimy02@gmail.com1 

 

Abstract. The Gren Mahe ceremony in Sikka Tana Ai is a traditional ritual that plays a crucial role in sustaining 

rice cultivation while representing the spiritual, social, and ecological relationships of agrarian communities. 

However, modernization and social change have posed challenges, leading to a decline in community 

participation and a shift in the symbolic meanings embedded within the ritual. This study aims to analyze the 

symbolic meanings and functions of the Gren Mahe ceremony in the context of local food preservation and to 

examine its relevance amid contemporary sociocultural dynamics. The research employs a symbolic ethnographic 

approach, consisting of three main stages: pre-research, field research, and post-research. Data collection 

techniques include participant observation, in-depth interviews with traditional elders, farmers, and community 

members, as well as documentation of the ritual. The data are analyzed using symbolic interpretation and 

triangulation methods to ensure validity. The findings are expected to contribute academically to cultural 

anthropology studies, provide strategic recommendations for food security policies based on local wisdom, and 

produce a scientific article published in a nationally accredited journal. Thus, this research reinforces the position 

of the Gren Mahe tradition as a cultural heritage that remains relevant for sustaining food security among the 

Sikka Tana Ai community. 
 

Keywords: Cultural Heritage; Food Security; Gren Mahe Ritual; Local Wisdom; Symbolic Meaning 

 

Abstrak. Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai merupakan ritual adat yang memiliki peran penting dalam 

menjaga keberlanjutan pangan padi sekaligus merepresentasikan hubungan spiritual, sosial, dan ekologis 

masyarakat agraris. Namun, modernisasi dan perubahan sosial telah memunculkan tantangan berupa penurunan 

partisipasi masyarakat serta pergeseran makna simbolik yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis makna simbolik dan fungsi upacara Gren Mahe dalam konteks pelestarian pangan lokal serta 

menelaah relevansinya di tengah dinamika sosial budaya kontemporer. Metode yang digunakan adalah etnografi 

simbolik dengan tahapan pra-penelitian, penelitian lapangan, dan pasca-penelitian. Teknik pengumpulan data 

meliputi observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tetua adat, petani, dan masyarakat, serta 

dokumentasi ritual. Analisis dilakukan melalui pendekatan interpretasi simbolik dan triangulasi sumber untuk 

menjamin validitas temuan. Hasil penelitian diharapkan menghasilkan kontribusi akademik pada kajian 

antropologi budaya, rekomendasi strategis bagi kebijakan ketahanan pangan berbasis kearifan lokal, serta 

publikasi artikel ilmiah pada jurnal nasional bereputasi. Dengan demikian, penelitian ini berperan dalam 

menguatkan posisi tradisi Gren Mahe sebagai warisan budaya yang relevan bagi keberlanjutan pangan masyarakat 

Sikka Tana Ai. 

 

Kata kunci: Kearifan Lokal; Ketahanan Pangan; Makna Simbolik; Ritual Gren Mahe; Warisan Budaya 

 

1. LATAR BELAKANG 

Upacara Gren Mahe merupakan salah satu ritual adat paling penting dalam kehidupan 

masyarakat Tana Ai di Kabupaten Sikka, Flores, Nusa Tenggara Timur. Ritual ini dilaksanakan 

setiap beberapa tahun sekali sebagai ungkapan syukur atas hasil panen padi, penghormatan 

kepada leluhur, serta upaya menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan 

spiritual. Dalam kosmologi Tana Ai, alam semesta dipersonifikasikan sebagai Ina Nian Tana 

(Ibu Bumi) dan Ama Lero Wulan (Bapa Matahari Bulan), yang menjadi sumber kehidupan dan 

https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.8471
https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v6i1.8471
https://researchhub.id/index.php/Khatulistiwa
mailto:jeffjimy02@gmail.com


 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

130        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

kesuburan tanah. Oleh karena itu, Gren Mahe tidak hanya sekadar seremoni adat, melainkan 

juga sebuah sistem simbolik yang menata hubungan manusia dengan kosmos. 

Berdasarkan catatan harian penelitian lapangan pada bulan Juni 2025, ditemukan bahwa 

Gren Mahe memiliki makna simbolik yang kompleks. Persembahan padi, sirih-pinang, dan 

telur ayam dimaknai sebagai lambang kelimpahan serta pembersihan diri; sementara syair adat 

yang dilantunkan oleh tetua adat berfungsi sebagai doa sekaligus medium komunikasi dengan 

leluhur. Lebih jauh, Gren Mahe juga memperlihatkan fungsi ekologis yang signifikan, yakni 

sebagai mekanisme tradisional untuk menjaga hutan Mahe yang menjadi sumber air dan 

kesuburan tanah pertanian. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa budaya lokal tidak hanya 

berfungsi dalam dimensi spiritual, tetapi juga sebagai sistem ekologis yang menopang 

ketahanan pangan. 

Namun demikian, modernisasi dan perubahan sosial telah membawa tantangan baru bagi 

keberlanjutan Gren Mahe. Wawancara mendalam mengungkap bahwa partisipasi generasi 

muda dalam upacara ini semakin menurun. Banyak pemuda lebih memilih bekerja di kota atau 

terlibat dalam kegiatan keagamaan formal yang dianggap lebih praktis. Di sisi lain, biaya 

penyelenggaraan yang tinggi—terutama untuk kurban hewan—mendorong beberapa keluarga 

untuk menyederhanakan prosesi. Fenomena ini mencerminkan adanya transformasi budaya, di 

mana tradisi lokal menghadapi tekanan dari globalisasi, modernisasi, dan kebutuhan ekonomi 

rumah tangga. 

Kajian terdahulu mengenai upacara Gren Mahe sebagian besar masih terbatas pada aspek 

sejarah dan deskripsi ritual secara umum, misalnya melalui dokumentasi arsip budaya dan 

laporan pemerintah daerah. Belum banyak penelitian yang secara mendalam menyoroti makna 

simbolik Gren Mahe dalam kaitannya dengan pelestarian pangan lokal dan ketahanan ekologi. 

Di sinilah letak kebaruan penelitian ini: mengkaji Gren Mahe sebagai praktik simbolik yang 

bukan hanya menyimpan nilai religius dan kultural, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme 

ekologis dalam menghadapi tantangan pangan dan perubahan iklim. 

Penelitian ini juga memiliki pijakan kuat dari pengalaman riset sebelumnya. Yeremias 

Bardi, sebagai penulis pertama, pernah melakukan penelitian berjudul Pemanfaatan Cerita 

Rakyat sebagai Media Penguatan Literasi Bahasa Indonesia. Penelitian tersebut memberikan 

wawasan bahwa warisan budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga 

sebagai media edukasi yang efektif dalam memperkuat literasi masyarakat. Sementara itu, 

Robertus Adi Sarjono Owon telah meneliti Analisis Bentuk, Makna, dan Fungsi Syair Adat 

Huler Wair pada Acara Pernikahan di Desa Magepanda, Kabupaten Sikka  serta Analisis 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

Fungsi dan Isi Syair Adat pada Upacara Pernikahan. Kedua kajian tersebut menegaskan 

pentingnya tradisi lisan dalam mempertahankan identitas budaya, serta menunjukkan 

bagaimana syair adat berperan menjaga nilai sosial, moral, dan spiritual komunitas. 

Dengan fondasi ini, penelitian tentang Gren Mahe berupaya memperluas cakupan kajian 

dari literasi budaya dan tradisi lisan menuju analisis simbolik dan ekologi budaya. Penelitian 

ini bertujuan untuk menggali makna simbolik yang terkandung dalam setiap elemen Gren 

Mahe serta memahami perannya dalam kehidupan masyarakat Tana Ai, khususnya dalam 

pelestarian pangan padi. Selain itu, penelitian ini juga ingin menelusuri bagaimana masyarakat 

beradaptasi terhadap perubahan sosial dan modernisasi, sekaligus mencari peluang revitalisasi 

tradisi agar tetap relevan dengan kebutuhan zaman. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Teori Interpretasi Budaya – Clifford Geertz 

Clifford Geertz (1973) memperkenalkan teori interpretasi budaya yang menekankan 

bahwa budaya adalah sistem makna yang diekspresikan melalui simbol. Bagi Geertz, budaya 

harus dipahami dengan thick description, yakni penafsiran mendalam terhadap tindakan sosial. 

Dalam konteks Gren Mahe, teori ini sangat relevan karena setiap elemen ritual memiliki makna 

yang melampaui bentuk lahiriah. Padi, misalnya, bukan sekadar hasil pertanian, melainkan 

simbol kehidupan dan kesuburan yang menjadi pusat penghormatan. Syair adat yang 

dilantunkan tetua adat tidak sekadar nyanyian, tetapi merupakan teks budaya yang menyimpan 

doa, sejarah leluhur, dan pedoman moral masyarakat. Dengan lensa Geertz, penelitian ini 

menafsirkan Gren Mahe sebagai teks simbolik yang mengatur hubungan manusia dengan alam 

dan leluhur. 

Antropologi Simbolik – Victor Turner & Clifford Geertz 

Victor Turner (1967) menegaskan bahwa simbol adalah “unit terkecil dari ritual” yang 

memuat makna sosial dan spiritual. Ia menekankan pentingnya simbol dalam rites of passage 

dan solidaritas komunitas. Dalam Gren Mahe, sesaji berupa sirih-pinang, telur ayam, dan padi 

bukanlah benda biasa, melainkan simbol yang menyampaikan doa kolektif masyarakat. 

Clifford Geertz menambahkan bahwa simbol dalam ritual dapat dibaca sebagai teks budaya. 

Dengan demikian, antropologi simbolik memberi dasar bahwa Gren Mahe adalah ruang 

interpretasi budaya di mana masyarakat Tana Ai mengekspresikan keyakinan, solidaritas, dan 

kearifan ekologisnya. 

 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

132        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

Semiotika Budaya – Ferdinand de Saussure & Charles Sanders Peirce 

Semiotika, menurut Ferdinand de Saussure (1916), terdiri dari penanda (signifier) dan 

petanda (signified), sedangkan Charles Sanders Peirce (1931) membagi tanda menjadi ikon, 

indeks, dan simbol. Dalam Gren Mahe, padi berfungsi sebagai simbol (signifier) yang 

ditafsirkan sebagai kesuburan, kehidupan, dan anugerah leluhur (signified). Syair adat 

berfungsi sebagai indeks yang menghubungkan masa kini dengan sejarah dan kosmologi Tana 

Ai. Tarian ritual adalah ikon yang menirukan kebersamaan dan solidaritas. Dengan semiotika 

budaya, simbol-simbol Gren Mahe dapat dipahami secara lebih mendalam, mengungkap 

struktur makna yang membentuk kehidupan sosial masyarakat Tana Ai. 

Teori Ritual Agraris – Bronislaw Malinowski & James Frazer 

Bronislaw Malinowski (1922) menekankan bahwa ritual berfungsi memenuhi kebutuhan 

dasar manusia, termasuk kebutuhan akan rasa aman dalam menghadapi ketidakpastian. James 

Frazer (1890) dalam The Golden Bough menekankan fungsi magis-ritual dalam menjamin 

kesuburan tanah dan keberhasilan panen. Upacara Gren Mahe sejalan dengan pandangan ini: 

ia dijalankan untuk memastikan siklus pertanian tetap berjalan, panen padi melimpah, dan 

tanah tetap subur. Hal ini juga terlihat pada ritual agraris lain di Nusantara, seperti Loka Po’o 

di Sikka dan Kebo-Keboan di Banyuwangi, yang berfungsi menjaga kesuburan tanah dan 

solidaritas petani. Dengan teori ritual agraris, Gren Mahe dapat dipahami sebagai sistem 

ekologi tradisional yang berfungsi melestarikan pangan. 

Ekologi Budaya – Julian Steward 

Julian Steward (1955) memperkenalkan ekologi budaya, yang memandang budaya 

sebagai adaptasi terhadap lingkungan alam. Masyarakat membentuk aturan, simbol, dan 

praktik untuk mempertahankan keberlangsungan hidup di ekosistem tertentu. Dalam Gren 

Mahe, ekologi budaya tercermin dari penghormatan terhadap hutan Mahe yang dianggap 

sakral. Hutan ini tidak hanya menjadi lokasi ritual, tetapi juga sumber air yang menjaga 

kesuburan sawah. Dengan menjadikan hutan sebagai kawasan sakral, masyarakat Tana Ai 

secara tidak langsung melindungi ekosistemnya. Ini menunjukkan bahwa Gren Mahe adalah 

strategi konservasi tradisional yang menjaga ketahanan pangan berbasis ekologi lokal. 

Teori Solidaritas Sosial – Émile Durkheim 

Émile Durkheim (1912) dalam The Elementary Forms of Religious Life menekankan 

bahwa ritual memperkuat kohesi sosial dan menciptakan solidaritas kolektif. Gren Mahe 

merupakan momen di mana masyarakat Tana Ai berkumpul: tetua adat, petani, pemuda, hingga 

anak-anak. Semua berpartisipasi dalam peran masing-masing, mulai dari mempersiapkan sesaji 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

hingga melantunkan syair. Solidaritas ini adalah bentuk “solidaritas mekanik” yang lahir dari 

kesamaan tradisi dan kepercayaan. Walaupun modernisasi menyebabkan sebagian pemuda 

berkurang partisipasinya, Gren Mahe tetap berfungsi sebagai perekat sosial yang meneguhkan 

identitas kolektif masyarakat Tana Ai. 

Teori Kearifan Lokal – Heryanto & Geertz (adaptasi) 

Konsep kearifan lokal (local wisdom) banyak dikembangkan oleh para antropolog 

Indonesia (misalnya Heryanto, 2009), yang menekankan bahwa pengetahuan tradisional adalah 

strategi adaptif menghadapi tantangan alam dan sosial. Clifford Geertz juga menyinggung 

bahwa kearifan lokal mencerminkan adaptasi manusia terhadap lingkungan. Gren Mahe adalah 

wujud kearifan lokal: ia mengatur tata cara bertani, menjaga hubungan manusia–alam, dan 

memastikan distribusi pangan. Melalui ritual ini, masyarakat menginternalisasi nilai-nilai 

konservasi dan kebersamaan tanpa instruksi formal dari negara. Dengan demikian, Gren Mahe 

adalah manifestasi kearifan lokal yang relevan hingga kini. 

Teori Perubahan Sosial – William F. Ogburn & Samuel P. Huntington 

William F. Ogburn (1922) memperkenalkan konsep cultural lag, yaitu keterlambatan 

budaya dalam menyesuaikan diri dengan perubahan sosial. Samuel P. Huntington (1968) 

menekankan dinamika sosial sebagai akibat interaksi politik, ekonomi, dan budaya. Gren Mahe 

kini menghadapi tantangan perubahan sosial: migrasi pemuda ke kota, dominasi pendidikan 

formal, serta biaya tinggi dalam pelaksanaan ritual. Catatan wawancara menunjukkan sebagian 

tetua adat khawatir tradisi ini akan pudar, sementara sebagian masyarakat percaya Gren Mahe 

bisa direvitalisasi dalam bentuk yang lebih sederhana. Teori perubahan sosial membantu 

memahami dinamika transformasi Gren Mahe di era modernisasi. 

Teori Identitas Budaya – Stuart Hall 

Stuart Hall (1990) menyatakan bahwa identitas budaya tidak statis, melainkan dibentuk 

melalui praktik simbolik dan diskursif. Identitas muncul dari proses representasi dan negosiasi. 

Dalam Gren Mahe, simbol pakaian adat, syair, dan tarian berfungsi memperkuat identitas 

masyarakat Tana Ai sebagai komunitas agraris yang religius dan berakar pada tradisi leluhur. 

Di tengah globalisasi, ritual ini menjadi simbol kebanggaan kolektif yang membedakan 

masyarakat Tana Ai dari kelompok lain. Dengan teori identitas budaya, Gren Mahe dipahami 

bukan hanya sebagai warisan leluhur, tetapi juga sebagai konstruksi identitas kontemporer. 

Teori Ketahanan Pangan Berbasis Budaya – Amartya Sen & Miguel Altieri 

Amartya Sen (1981) dalam Poverty and Famines menekankan bahwa ketahanan pangan 

bukan hanya soal produksi, tetapi juga distribusi dan akses. Miguel Altieri (1995) menekankan 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

134        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

pentingnya agroekologi berbasis tradisi lokal dalam menjaga keberlanjutan pangan. Gren Mahe 

mencerminkan kedua pandangan ini: padi tidak hanya diproduksi, tetapi juga dimaknai secara 

spiritual sebagai simbol kehidupan. Dengan menjadikan pangan sebagai bagian dari ritual 

sakral, masyarakat Tana Ai mengamankan sistem pangan mereka dari ancaman eksternal. 

Ritual ini menunjukkan bahwa ketahanan pangan tidak bisa dilepaskan dari budaya dan 

kearifan lokal. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi simbolik 

dalam kerangka antropologi simbolik. Desain penelitian bersifat deskriptif-interpretatif, 

bertujuan menafsirkan makna simbol dan fungsi sosial-ekologis Upacara Gren Mahe. Populasi 

penelitian mencakup seluruh pihak yang terlibat dalam ritual Gren Mahe. Sampel ditentukan 

secara purposive, meliputi 1 tetua adat sebagai pemangku otoritas ritual, 5 petani padi sebagai 

pelaksana utama tradisi agraris, dan 4 masyarakat umum yang turut serta dalam prosesi. 

Teknik pengumpulan data 

a. Observasi partisipatif, mencatat langsung jalannya upacara dan partisipasi masyarakat. 

b. Wawancara mendalam dengan tetua adat, petani, dan masyarakat untuk menggali 

pemahaman simbolik dan pengalaman personal. 

c. Dokumentasi visual, berupa foto dan video, serta catatan lapangan. 

d. Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara, lembar observasi, dan format 

dokumentasi. 

Analisis data 

Dilakukan secara tematik dan semiotik dengan mengidentifikasi simbol-simbol ritual, 

menafsirkan makna, serta menghubungkannya dengan konteks sosial dan ekologis. Teori 

Clifford Geertz digunakan sebagai pisau analisis untuk menafsirkan simbol sebagai sistem 

makna yang menata kehidupan masyarakat. Validasi data diperoleh melalui triangulasi metode, 

triangulasi sumber, serta member checking dengan informan kunci. 

Model penelitian 

Merumuskan hubungan: simbol → makna → fungsi → dampak. Simbol (sesaji, syair 

adat, padi, nyiru) dimaknai oleh masyarakat, lalu berfungsi mengatur harmoni sosial-ekologis, 

yang pada gilirannya berdampak pada pelestarian pangan padi serta kesinambungan identitas 

budaya. 

 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Berdasarkan catatan harian wawancara mendalam dan observasi partisipatif pada bulan 

Juni 2025 di Desa Tana Ai, Kecamatan Waiblama, Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur, 

berikut adalah analisis mendalam mengenai makna simbolik dan fungsi pelestarian pangan padi 

dalam upacara Gren Mahe. Data diperoleh dari wawancara mendalam, observasi partisipatif, 

dan dokumentasi visual, dengan pendekatan hermeneutika simbolik untuk interpretasi makna 

spiritual dan ekologi budaya. 

Tetua Adat Responden 1 (Tokoh Adat di Lepo/Rumah Adat, Fokus pada Persiapan Ritual 

Kecil) 

Tetua adat memulai penuturannya dengan menyebut bahwa Gren Mahe adalah “wai 

tana, lero wulan wa’in” — pusat air, tanah, bulan, dan matahari. Ia menekankan bahwa 

seluruh rangkaian upacara adalah perwujudan hubungan manusia dengan leluhur (ina ama lelu) 

dan dengan alam semesta (ina nian tana, ama lero wulan). Bagi masyarakat Tana Ai, Gren 

Mahe bukan hanya seremoni, melainkan jalan hidup (jalan nora mori) yang menjaga 

keseimbangan. 

a. Padi (Wai Wair) 

Menurut tetua adat, “wai wair ina tana, ama lero, pu’an ata mai wai.” 

Artinya: Padi adalah ibu tanah dan bapak langit, sumber air dan kehidupan manusia. 

Padi dipandang sebagai “anak kandung bumi” (ana ina tana). Saat padi dipersembahkan dalam 

Gren Mahe, masyarakat percaya bahwa roh leluhur hadir untuk memberkati tanaman. Fungsi 

simboliknya adalah penjamin pangan dan kesuburan tanah. Tetua adat menambahkan: 

“Ka’e wair, ana ata lopa boan. Ka’e wair, ana ata mai lopa reta.” 

Artinya: Tanpa padi, manusia tidak akan hidup. Dengan padi, manusia memperoleh kehidupan 

baru. Ini menunjukkan betapa padi tidak hanya bernilai ekonomi, tetapi juga religius dan 

kosmologis. 

b. Sirih-Pinang (Bue-Kaju) 

Dalam upacara, sirih-pinang menjadi persembahan wajib. Tetua adat berkata: “Bue lela, 

kaju lela, ata wai tuan, ata no’a.” Artinya: Sirih-pinang adalah ikatan lidah dan penguat hati, 

manusia saling mengikat janji. Simbol ini berfungsi membina solidaritas sosial. Sirih-pinang 

adalah tanda persaudaraan, sekaligus sarana menyatukan komunitas yang hadir dalam Gren 

Mahe. Ia menambahkan: “Bue kaju mai reta, ata nai reta, nora wai wair.” Artinya: Dengan 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

136        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

sirih-pinang, manusia bersatu dalam janji, bersama dengan padi. Dengan demikian, sirih-

pinang tidak berdiri sendiri, melainkan menyertai padi sebagai simbol kesatuan komunitas. 

c. Telur Ayam (Titi Manu) 

Tetua adat menyampaikan bahwa telur ayam adalah simbol kehidupan baru: “Titi manu 

pu’an ana, pu’an reta, tanda mure lopo.” Artinya: Telur ayam adalah pusat kehidupan, 

lambang awal kelahiran, tanda kesuburan. Simbol ini dimaknai sebagai doa agar masyarakat 

tetap memiliki keturunan dan tanah tetap subur. Ia menegaskan: “Ana wai mai reta, ana titi 

manu mai reta.” Artinya: Seperti air memberi kehidupan, telur ayam memberi harapan akan 

kehidupan baru. 

d. Syair Adat (Weling Tana) 

Syair adat menempati posisi penting dalam Gren Mahe. Tetua adat berkata: “Weling 

tana, weling ina ama, lopa reta mai ata.” Artinya: Syair adat adalah doa kepada leluhur, 

sebagai penghubung dengan manusia. Syair diucapkan bukan hanya untuk memanggil roh 

leluhur, tetapi juga sebagai media transmisi nilai-nilai moral dan kosmologis. Tetua adat 

menjelaskan bahwa dalam syair terdapat metafora alam:“wai tana mai reta, lero wulan mai 

reta” — air dan tanah membawa kehidupan, matahari dan bulan membawa cahaya. Melalui 

metafora ini, masyarakat diajarkan bahwa ketahanan pangan hanya bisa dicapai dengan 

menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. 

e. Doa dan Sesaji (Habi Nio) 

Selain padi, sirih-pinang, dan telur, sesaji lain berupa ayam, beras, serta tuak lokal (moke) 

juga dihadirkan. Tetua adat mengatakan: “Habi nio mai ina ama, tanda ata mai reta nora 

mori.” Artinya: Persembahan sesaji adalah tanda penghormatan bagi leluhur, simbol 

kehadiran manusia yang masih hidup. Fungsi simboliknya adalah sebagai jembatan 

komunikasi spiritual antara manusia, leluhur, dan alam semesta. 

f. Analisis Simbolik 

Dari seluruh simbol yang dijelaskan tetua adat, terlihat bahwa: Makna simbolik: Padi = 

sumber kehidupan, Sirih-Pinang = solidaritas, Telur Ayam = kesuburan, Syair Adat = doa 

kosmologis, Sesaji = jembatan spiritual. Fungsi simbolik: menjaga pangan padi, memperkuat 

ikatan sosial, memastikan kesuburan, mentransmisikan nilai leluhur, serta menjaga 

keharmonisan kosmos. etua adat menutup penjelasannya dengan ungkapan: “Ina tana mai wai, 

ama lero mai reta, ata mai pu’an. Gren Mahe tanda mai reta.” Artinya: Ibu tanah memberi 

air, bapak langit memberi cahaya, manusia membawa pusat kehidupan. Gren Mahe adalah 

tanda kehidupan itu sendiri 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

Makna simbolik Gren Mahe terletak pada integrasi kosmologi lokal dengan ajaran 

Katolik, di mana hutan Mahe menjadi metafor perdamaian dan keseimbangan ekologi. 

Hermeneutika simbolik menginterpretasikan padi sebagai simbol kehidupan yang 

menghubungkan manusia, leluhur, dan alam, dengan pohon beringin di Bukit Natar Nuhu 

sebagai penanda sakralitas ritual. Fungsi pelestarian pangan padi sangat jelas: larangan 

penebangan hutan menjaga kesuburan tanah, doa leluhur memastikan musim tanam yang baik, 

dan adaptasi terhadap hujan deras dengan doa tambahan membantu keselamatan panen. Ritual 

ini memperkuat ketahanan pangan lokal dengan mendorong praktik pertanian berkelanjutan, 

meskipun tantangan ekonomi seperti kenaikan biaya hewan kurban mendorong perlunya 

revitalisasi. 

Petani Responden 1 (Fokus Persiapan Tanam Padi, Observasi 10 Juni) 

Hasil: Responden, seorang petani tua, menggambarkan proses tanam padi yang diawali 

dengan doa leluhur di sawah, di mana padi dianggap sebagai "darah bumi" yang menjadi 

sumber kehidupan masyarakat. Partisipasi campur antara petani tua yang mengucap doa dan 

petani muda yang membantu alat menunjukkan tradisi yang masih lestari, dengan diskusi 

adaptasi terhadap hujan deras mencerminkan kesadaran akan perubahan iklim. Pembahasan: 

Makna simbolik padi sebagai "darah bumi" mencerminkan hubungan spiritual yang erat antara 

manusia dan alam, dengan doa leluhur berfungsi sebagai penghubung kosmik untuk 

keselamatan panen. Pendekatan hermeneutik menafsirkan ritual ini sebagai bentuk 

penghormatan yang menjaga harmoni ekologi. Fungsi pelestarian pangan padi terlihat pada 

larangan eksploitasi hutan Mahe yang mendukung kesuburan tanah, serta doa tambahan yang 

membantu adaptasi terhadap musim hujan untuk menjaga produktivitas. Kolaborasi 

antargenerasi menjadi kunci untuk melestarikan fungsi ini di tengah tantangan modern. 

Petani Responden 2 (Fokus Pembacaan Syair di Woga, Observasi 15 Juni) 

Hasil: Responden, petani yang hadir saat pembacaan syair di Woga, mencatat bahwa 

syair tentang keseimbangan langit-bumi membangkitkan emosi syukur di kalangan warga, 

meskipun generasi muda lebih tertarik mengabadikan momen untuk media sosial. Tokoh adat 

sebagai pemangku memimpin prosesi dengan penuh kekhusyukan. Pembahasan: Makna 

simbolik terletak pada syair adat sebagai doa penghubung leluhur, dengan kiasan alam seperti 

langit-bumi mencerminkan kosmologi Tana Ai yang kaya. Interpretasi hermeneutik 

menunjukkan ritual ini sebagai simbol harmoni spiritual yang mempertahankan identitas 

budaya. Fungsi pelestarian pangan padi tercermin dalam doa yang mendukung siklus tanam, 

melarang penebangan hutan untuk menjaga ekosistem pertanian. Ketertarikan muda pada 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

138        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

media sosial dapat dimanfaatkan untuk dokumentasi digital, meningkatkan kesadaran dan 

partisipasi dalam ketahanan pangan. 

Petani Responden 3 (Fokus FGD tentang Panen, Observasi 25 Juni) 

Hasil: Responden, salah satu petani dalam FGD, menghubungkan Gren Mahe dengan 

hasil panen yang membaik pasca-ritual, dengan saran untuk mengurangi hewan kurban demi 

efisiensi ekonomi. Mayoritas petani setuju bahwa ritual memiliki pengaruh positif pada 

produktivitas padi. Pembahasan: Simbolik, persembahan hewan kurban melambangkan 

keberanian dan pembersihan dosa, sementara padi tetap menjadi inti spiritual agraris. 

Pendekatan hermeneutik menginterpretasikan ritual sebagai penguatan ikatan komunitas 

dengan alam untuk mencapai kelimpahan. Fungsi pelestarian padi terlihat pada larangan 

eksploitasi lingkungan dan doa musiman yang menyesuaikan perubahan iklim, meskipun 

kenaikan biaya kurban mendorong adaptasi ekonomi. Revitalisasi melalui penyederhanaan 

ritual dapat memastikan fungsi ini tetap berjalan secara berkelanjutan. 

Masyarakat Responden 1 (Generasi Muda, Fokus Pengalaman Sejak Kecil) 

Hasil: Responden, seorang pemuda, mengenang cerita syukur panen dari Gren Mahe 

sejak kecil, namun merasa bosan karena durasinya yang panjang. Pengalaman emosional ini 

tetap membekas sebagai bagian dari pewarisan budaya. Pembahasan: Makna simbolik terletak 

pada memori emosional syukur panen, dengan padi sebagai simbol kelestarian alam yang 

diwariskan leluhur. Pendekatan hermeneutik menunjukkan transformasi persepsi generasi 

muda yang melihat ritual sebagai warisan berharga namun kurang menarik secara modern. 

Fungsi pelestarian padi dapat dipertahankan melalui integrasi pendidikan formal, mengatasi 

kebosanan dengan pendekatan interaktif untuk mendukung ketahanan pangan dan melestarikan 

tradisi agraris. 

Masyarakat Responden 2 (Generasi Muda, Fokus Makna Simbol Padi dan Hutan) 

Hasil: Responden mengakui simbol padi dan hutan Mahe sebagai representasi kelestarian 

alam, namun mengaku kurang memahami bahasa kuno dalam syair adat akibat pengaruh era 

digital. Pembahasan: Simbolik, padi dan hutan Mahe mencerminkan hubungan spiritual 

agraris, diinterpretasikan hermeneutik sebagai metafor perdamaian yang terancam oleh 

modernisasi. Fungsi pelestarian padi bergantung pada edukasi bahasa kuno dan dokumentasi 

digital, memastikan larangan penebangan hutan tetap dihormati untuk menjaga ekosistem 

pertanian. Upaya ini dapat memperkuat kesadaran generasi muda terhadap ketahanan pangan. 

 

 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

Masyarakat Responden 3 (Generasi Muda, Fokus Media Sosial untuk Revitalisasi) 

Hasil: Responden menyarankan penggunaan video untuk mengajak generasi muda ikut 

Gren Mahe, melihat potensi media sosial sebagai alat adaptasi ritual di era modern. 

Pembahasan: Makna simbolik bertransformasi menjadi representasi modern melalui media 

digital, di mana padi tetap menjadi simbol kelimpahan. Pendekatan hermeneutik menafsirkan 

ini sebagai penghubung baru dengan leluhur. Fungsi pelestarian padi dapat diperkuat dengan 

meningkatkan partisipasi muda, mendukung doa musiman dan larangan eksploitasi hutan 

melalui platform visual yang menarik dan relevan dengan gaya hidup kontemporer. 

Masyarakat Responden 4 (Generasi Muda, Fokus Harapan 5 Tahun Mendatang) 

Hasil: Responden berharap Gren Mahe menjadi festival wisata budaya dalam lima tahun 

ke depan, menggabungkan tradisi dengan ekonomi modern untuk menarik perhatian generasi 

muda. Pembahasan: Simbolik, festival mencerminkan transformasi perdamaian modern, 

dengan padi sebagai inti spiritual yang diadaptasi ke konteks kontemporer. Fungsi pelestarian 

padi dapat dipertahankan melalui wisata yang mendidik, mendorong larangan penebangan 

hutan dan doa untuk ketahanan pangan, sekaligus mengatasi tantangan ekonomi dengan 

pendekatan yang berkelanjutan.  

Pembahasan 

Berdasarkan dokumen "Catatan Harian Wawancara yang Mendalam Data Penelitian - 

Bulan Juni 2025" yang disusun oleh tim peneliti Yeremias Bardi, M.Pd, Robertus Adi Sarjono 

Owon, M.Pd, dan Des Naitili (Mahasiswa) pada tanggal 30 Juni 2025 di Desa Tana Ai, 

Kecamatan Waiblama, Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur, pembahasan ini menganalisis 

makna simbolik dan fungsi pelestarian pangan padi dalam upacara Gren Mahe. Data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan generasi muda (sebagai kelanjutan dari 

tahap pra-penelitian Mei 2025), observasi partisipatif, dan dokumentasi visual selama periode 

1-30 Juni 2025. Pendekatan hermeneutika simbolik digunakan untuk menginterpretasikan 

narasi sejarah, simbolisme, dan transformasi ritual di tengah modernisasi, dengan fokus pada 

hubungan spiritual agraris-spiritual antara masyarakat Tana Ai dan alam (Ina Nian Tana - Ibu 

Bumi dan Ama Lero Wulan - Bapa Matahari Bulan). 

Makna Simbolik Upacara Gren Mahe 

Upacara Gren Mahe, yang dilaksanakan setiap lima tahun di hutan rimbun Mahe, 

mencerminkan simbolisme mendalam sebagai ritual ucapan syukur dan penghormatan kepada 

leluhur. Simbol padi dianggap sebagai darah bumi, mewakili kelimpahan dan hubungan 

agraris-spiritual yang menjadi inti kehidupan masyarakat. Persembahan beras, sirih-pinang, 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

140        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

dan telur ayam melambangkan pembersihan dosa dan harapan keselamatan panen, sementara 

pembacaan syair adat dengan bahasa Tana Ai kuno—seperti "batu pecah jika perintah turun"—

menegaskan ketaatan kepada leluhur dan keseimbangan kosmik. Pohon beringin di Bukit Natar 

Nuhu dan lokasi sakral hutan Mahe bertindak sebagai metafor perdamaian dan harmoni 

ekologi, mengintegrasikan kosmologi lokal dengan ajaran Katolik melalui elemen eskatologis 

seperti kematian, kebangkitan, dan surga-neraka. Transformasi budaya terlihat dalam 

penurunan partisipasi generasi muda akibat migrasi dan pendidikan formal, namun ada upaya 

integrasi dengan doa leluhur yang selaras dengan eskatologi Gereja. 

Fungsi Pelestarian Pangan Padi 

Fungsi pelestarian pangan padi dalam Gren Mahe sangat signifikan, terutama melalui 

larangan penebangan hutan yang menjaga kesuburan tanah dan ekosistem pertanian. Ritual ini 

mendukung keberlanjutan padi dengan doa leluhur yang diucapkan sebelum tanam, diyakini 

memastikan musim tanam yang baik dan meningkatkan hasil panen. Adaptasi terhadap 

perubahan iklim, seperti hujan deras yang terjadi selama lima hari di Juni, ditangani dengan 

doa tambahan untuk keselamatan, mencerminkan fleksibilitas ritual dalam menjaga ketahanan 

pangan lokal. Observasi partisipatif menunjukkan peran petani tua dalam memimpin doa, 

sementara petani muda membantu secara fisik, menandakan kolaborasi antargenerasi. 

Tantangan ekonomi, seperti kenaikan biaya hewan kurban, mendorong penyederhanaan ritual, 

dengan saran untuk mengintegrasikan kebijakan pangan nasional sebagai revitalisasi. 

Analisis Generasi Muda (Berdasarkan Wawancara Mendalam dengan 10 Responden) 

Wawancara mendalam dengan generasi muda mengungkapkan pengalaman emosional 

sejak kecil, seperti cerita syukur panen, meskipun banyak yang merasa bosan karena durasi 

ritual yang panjang. Simbol padi dan hutan Mahe dianggap mewakili kelestarian alam, namun 

pemahaman bahasa kuno menurun akibat pengaruh era digital. Saran penggunaan media sosial, 

seperti video TikTok, menunjukkan potensi adaptasi untuk mengajak generasi muda ikut serta, 

dengan harapan ritual dapat diubah menjadi festival wisata budaya dalam lima tahun ke depan. 

Pendekatan ini mencerminkan transformasi simbolik dari penghormatan leluhur tradisional ke 

representasi modern, sekaligus mendukung fungsi pelestarian padi melalui peningkatan 

kesadaran dan partisipasi. Tantangan utama adalah pengaruh pendidikan formal yang 

mengurangi minat, meskipun ada peluang integrasi di sekolah untuk pewarisan tradisi agraris. 

 

 

 



e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

Observasi Partisipatif dan Dokumentasi 

Observasi partisipatif pada persiapan tanam padi (10 Juni) menunjukkan doa leluhur 

sebagai simbol "darah bumi," dengan diskusi adaptasi hujan menandakan kesadaran ekologi. 

Pembacaan syair di Woga (15 Juni) menghidupkan emosi syukur, meskipun generasi muda 

lebih fokus mengabadikan momen untuk media sosial. FGD dengan petani (25 Juni) 

menghubungkan ritual dengan hasil panen, dengan saran mengurangi hewan kurban untuk 

efisiensi ekonomi. Dokumentasi visual, termasuk foto lokasi Mahe, video prosesi doa, 

mendukung analisis simbolik dan publikasi jurnal, dengan etika terjaga melalui izin dan 

kerahasiaan identitas. 

Tantangan dan Rekomendasi 

Tantangan utama meliputi musim hujan yang menghambat akses, tekanan agama resmi, 

dan biaya ekonomi yang meningkat. Namun, ini juga memberikan wawasan adaptasi ritual 

terhadap perubahan iklim. Rekomendasi meliputi dokumentasi digital, pelibatan sekolah, dan 

festival budaya untuk revitalisasi, sejalan dengan rencana analisis mendalam dan draft artikel 

untuk Khatulistiwa Jurnal (target TKT 2) pada Juli 2025, pembahasan ini disusun berdasarkan 

data yang telah dikumpulkan, dengan penekanan pada makna simbolik yang kaya dan fungsi 

praktis Gren Mahe dalam konteks ekologi dan sosial masyarakat Tana Ai. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Upacara Gren Mahe di Tana Ai merupakan warisan budaya yang sarat simbol dan 

memiliki fungsi penting dalam menjaga keseimbangan manusia, alam, dan spiritualitas. 

Simbol-simbol seperti padi, sirih-pinang, telur, dan syair adat berfungsi sebagai sarana 

komunikasi dengan leluhur sekaligus mekanisme ekologis untuk melestarikan pangan padi. 

Selain memperkuat identitas dan solidaritas sosial, upacara ini juga menjaga keberlanjutan 

hutan serta kesuburan tanah. Meski menghadapi tantangan modernisasi dan menurunnya 

partisipasi generasi muda, Gren Mahe tetap dipertahankan dengan berbagai adaptasi. 

Saran dalam penelitian ini yakni untuk pelestarian budaya, pemerintah daerah dan 

lembaga adat perlu bekerja sama mendukung penyelenggaraan Gren Mahe agar tidak hilang 

ditelan modernisasi. Bagi pendidikan generasi muda, tradisi ini perlu diperkenalkan melalui 

sekolah dan kegiatan budaya untuk meningkatkan partisipasi anak muda. Sedangkan untuk 

dukungan ekonomi dan ekologi, ritual sebaiknya diintegrasikan dengan program ketahanan 

pangan dan pelestarian lingkungan, sehingga memberi manfaat praktis sekaligus menjaga nilai 

budaya. 



 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

142        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala rahmat, kesehatan, 

dan kekuatan yang telah diberikan sehingga penelitian ini dapat terselesaikan dengan baik pada 

bulan Juni 2025. Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada Kementerian 

Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi (Kemdikbudristek) atas dukungan dan fasilitas 

yang telah diberikan, sehingga kegiatan observasi dan pengumpulan data di Desa Tana Ai dapat 

berjalan lancar. 

Terima kasih juga kami sampaikan kepada Rektor Universitas Muhammadiyah Maumere 

(UNIMOF), Bapak Erwin Prasetyo, S.T., M.Pd., serta Kepala Lembaga Penelitian, 

Pengembangan, dan Pengabdian kepada Masyarakat (LP3M) Unimof atas izin, motivasi, dan 

fasilitas yang diberikan kepada tim peneliti untuk melaksanakan penelitian ini dengan optimal. 

Kami juga mengucapkan terima kasih kepada seluruh tim peneliti, yaitu Yeremias Bardi, 

M.Pd (Ketua), Robertus Adi Sarjono Owon, M.Pd, dan Desideratio Primus Naitili (Mahasiswa), 

yang telah bekerja keras dalam mengumpulkan data melalui wawancara mendalam, observasi 

partisipatif, dan dokumentasi visual. Tak lupa, ucapan terima kasih kami haturkan kepada para 

tetua adat yang telah berbagi pengetahuan dan narasi sejarah tentang upacara Gren Mahe, serta 

kepada para petani dan masyarakat Desa Tana Ai yang telah dengan tulus berpartisipasi dan 

mendukung proses penelitian ini. Kolaborasi dengan BPD Timu Tawa juga turut memperkaya 

data dan memastikan pelaksanaan yang etis. 

Semoga hasil penelitian ini dapat bermanfaat bagi pelestarian budaya dan ketahanan 

pangan lokal. Ucapan ini disusun pada pukul 10:20 WITA, Sabtu, 27 September 2025, sebagai 

wujud penghargaan atas kontribusi semua pihak yang terlibat. 

 

DAFTAR REFERENSI 

C. A. E. Peda, R. A. S. Owon, and M. E. D. Lering, “Analisis Bentuk, Makna, Dan Fungsi  

Syair  Adat  Huler  Wair  Pada  Acara  Pernikaahan  Di  Desa  Magepanda, Kabupaten 

Sikka,” SENTRI J. Ris. Ilm., vol. 2, no. 9, pp. 3615–3626, 2023, doi: 

https://doi.org/10.55681/sentri.v2i9.1510 

D. Agustin, K. B. Prasetyo, and U. N. Semarang, “Makna tradisi nglarung ayam pada 

perkawinan di masyarakat desa kalijambe, kecamatan bringin, kabupaten semarang,” vol. 

7, no. 2, pp. 118–135, 2024, doi: https://doi.org/10.29408/sosedu.v7i2.25469 

https://doi.org/10.55681/sentri.v2i9.1510
https://doi.org/10.29408/sosedu.v7i2.25469


e-ISSN: 2962-4037; p-ISSN: 2962-4452, Hal. 129-144 
 
 
 
 
 

Gobang, Y. K. G. D., Iswenyo, N. E., Ronaldus, N., & Adrianus, N. (2022). Makna Nilai dan 

Fungsi Sosial Ritual Adat Loka Po’o. Jurnal Representamen, 8(2), 94–111. 

https://doi.org/10.30996/representamen.v8i2.7377 

Hapidzin, R. I., Masunah, J., Narawati, T., & Sunaryo, A. (2024). Symbolic Meaning and 

Trisilas Values in the Bakti Purnamasari Traditional Ceremony. Mudra Jurnal Seni 

Budaya, 39(2), 177–184. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2267 

L. J. P. Tukan, “Makna Simbolis Dalam Upacara Adat Blatan Wi`I Tebon Suku Tana Ai Desa 

Nebe, Kabupaten Sikka,” Semin. Nas. Teknol. Kearifan Lokal dan Pendidik. Transform., 

vol. 1, no. 1, pp. 139–146, 2024, doi: https://doi.org/10.12928/sntekad.v1i1.15707  

Mujahidah, M. N. (2022). Peran Serta Masyarakat dalam Melestarikan Tradisi Mappadendang. 

LaGeografia, 20(2), 373–384. https://doi.org/10.35580/lageografia.v20i3.34533 

O. S. Sawa, R. A. S. Owon, and M. Lautama, “Analisis Fungsi dan Isi Syair Adat pada Upacara 

Pernikahan,” J. Genes. Indones., vol. 2, no. 01, pp. 35–44, 2023, doi: 

https://doi.org/10.56741/jgi.v2i01.149 

P. L. S. Isro’ Kurniawan Rahakbauw1, “Analisis Tantangan dan Strategi Ketahanan Pangan di 

Indonesia,” AGRICA, vol. 18, no. 1, pp. 1–17, 2025, [Online]. Available: 

https://ojs.uma.ac.id/index.php/agrica/article/view/11883/6179   

Rizkia, N. F., & Siswanta. (2023). Meaning and Symbolic Culture of the Seedah Laut Tradition 

in Karang Benda Village, Cilacap District. Satmata Journal of Historical Education 

Studies, 1(2), 102–108. https://doi.org/10.61677/satmata.v1i2.131 

Sefrizal, Y. A., Taufiqurahman, & Alfarizy, S. S. (2024). Analisis Pengaruh Ritual Adat Kebo-

Keboan terhadap Produktivitas Hasil Panen Padi. Innovative Journal of Social Science 

Research, 4(4), 3806–3819. https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.13532 

Wardani, E. Y. D. K. (2023). Akuntansi Belis dalam Adat Perkawinan Masyarakat Kabupaten 

Sikka, NTT. Equilibrium: Jurnal Ilmiah Ekonomi Manajemen dan Akuntansi, 12(2), 

208–217. http://dx.doi.org/10.35906/equili.v12i2.1543 

Y. K. F. R. Maria Florida Ferando, Yeremias Bardi and P. N. P. S. D. B. Mayeli , Maria Mea  

Rada,  Maria  Risanti  Mude,  “Pemanfaatan  Cerita  Rakyat  sebagai  Media Penguatan 

Literasi Bahasa Indonesia,” Fonologi J. Ilmuan Bhs. dan Sastra Ingg., vol. 3, no. 1, pp. 

301–316, 2025, doi: https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1486 

Y. S. S. Yeremias Bardi, Anastasia Evarista Theresia Astita Bura, Maria Cetrih Angelsa 

Nati, Weronika Kartika Weka, Sulaiman, “Penerapan Metode Literasi dalam 

Pembelajaran Bahasa Indonesia di SMA Negeri Restorasi Doreng,”  Fonologi J. 

https://doi.org/10.30996/representamen.v8i2.7377
https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2267
https://doi.org/10.35580/lageografia.v20i3.34533
https://doi.org/10.56741/jgi.v2i01.149
https://ojs.uma.ac.id/index.php/agrica/article/view/11883/6179
https://doi.org/10.61677/satmata.v1i2.131
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.13532
http://dx.doi.org/10.35906/equili.v12i2.1543
https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1486


 
Analisis Kajian Makna Simbolik dan Fungsinya dalam Pelestarian Pangan 

Padi pada Upacara Gren Mahe di Sikka Tana Ai 
 
 
 
 
 

144        Khatulistiwa – Volume 6, Nomor 1, Maret 2026 

 
 
 

Ilmuan   Bhs.   dan   Sastra   Ingg.,   vol.   3,   no.   1,   pp.   270–287,   2025,   doi: 

https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1483 

Z. M. R. Amer Hudhaifah Hamzah, Victor B. Pangayan, “JAMPI MELAYU DALAM 

MANUSKRIP TIB MSS2515: ISU PENULISAN DAN INTERPRETASI BUDAYA 

BERAGAMA MASYARAKAT,” Gendang Alam, vol. 14, no. 2, pp. 43–62, 2024, doi: 

https://doi.org/10.51200/ga.v14i2.5742  

Z. T. Islamiyah, A. Rahayu, D. Disman, and L. A. Wibowo, “Organizational Culture, 

University-Industry  Collaboration  Strategies,  and  Innovation  Programs in 

Universities: The Moderating Role of Government Funding,” Sosiohumaniora J. Ilmu-

ilmu   Sos.   dan   Hum.,   vol.   26,   no.   2,   pp.   203–212,   2024,   doi: 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v26i2.55042  

 

 

https://doi.org/10.61132/fonologi.v3i1.1483
https://doi.org/10.51200/ga.v14i2.5742

